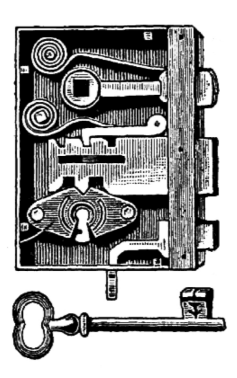


# ~ SPIRITUELLE ~ KURZGESCHICHTEN ~ ALLER VÖLKER UND ZEITEN ~



Das Geheimnis des Lebens möge niemand anders lichten, du aber horche auf den Inhalt der Geschichten, in Sagen und Märchen aus vergangenen Tagen Läßt sich geheimstes besser sagen! \* Rumi (1207 - 1273)



Jeder versteht die Schriften entsprechend seiner Stufe. \*(Azmuto)

Orpheus hielt - laut antiken Quellen - seine Leser dazu an, alle Geschichten allegorisch zu sehen, niemals buchstäblich. Dies gilt auch für die folgenden Geschichten.

Einfach sind des Weisen Worte, Doch zu ihren Tiefen hin, Führt durch der Erkenntnis Pforte Anderer, geheimer Sinn.

Nun auch dies ist nicht der letzte, Der des Wissens Drang erfüllt; Noch ein dritter Sinn, ein vierter Liegt darin nur ihm enthüllt.

Mannigfacher Sinn, verborgen, Ruht in seinem hehren Wort, Einer baut sich auf dem andren Bis zur Endbedeutung fort.

Hafte nicht am äuß'ren Wesen Nein im innern musst du lesen.

So die äußere Erscheinung, Der Schrift liegt auf der Hand Aber seine wahre Meinung Verbirgt sich äußerem Verstand.

\*(Rumi)

\*

"Weisheit wird in dein Herz eingehen, und Erkenntnis wird deiner Seele lieblich sein. Besonnenheit wird dich bewahren und Einsicht dich behüten." \*(Salomo)

#### **DER WEISE UND DAS PFERD**

Da war einmal ein Weiser, der besaß ein wunderschönes Pferd. Eines Abends wurde vergessen, das Gatter zu schließen und so kam es, dass das Pferd am nächsten Morgen verschwunden war. "So ein Pech!" bemitleidete ihn sein Nachbar, doch der Weise sagte nur: "Vielleicht". Ein paar Tage vergingen als das Pferd zurückkehrte und mit ihm auch noch einige Wildpferde. "So ein Glück!" sagte sein Nachbar, doch der Weise meinte nur: "Vielleicht". Am nächsten Tag wollte der Sohn des Weisen eines dieser Wildpferde zureiten, stürzte jedoch dabei und brach sich ein Bein. "So ein Pech!" bemitleidete ihn wiederum sein Nachbar, doch der Weise sagte nur: "Vielleicht" Kurze Zeit später kamen Bedienstete des Königs auf der Suche nach jungen Männern für den bevorstehenden Krieg vorbei und nahmen die Söhne aller Nachbarn mit. Nur der verletzte Sohn des Weisen konnte zu Hause bleiben.

# **DER DIAMANT**

Ein weiser Mann hatte den Rand seines Dorfes erreicht und ließ sich unter einem Baum nieder, um dort die Nacht zu verbringen, als ein Dorfbewohner angerannt kam und sagt: "Der Stein! Der Stein! Gib mir den kostbaren Stein!" "Welchen Stein?" fragte der weise Mann. "Letzte Nacht erschien mir Gott Shiva im Traum", sagte der Dörfler, "und sagte mir, ich würde bei Einbruch der Dunkelheit am Dorfrand einen weisen Mann finden, der mir einen kostbaren Stein geben würde, so dass ich für immer reich wäre." Der weise Mann durchwühlte seinen Sack und zog einen Stein heraus. "Wahrscheinlich meinte er diesen hier", sagte er, als er dem Dörfler den Stein gab. "Ich fand ihn vor einigen Tagen auf einem Waldweg. Du kannst ihn natürlich haben. "Staunend betrachtete der Mann den Stein. Es war ein Diamant. Wahrscheinlich der größte Diamant der Welt, denn er war so groß wie ein menschlicher Kopf. Er nahm den Diamanten und ging weg. Die ganze Nacht wälzte er sich im Bett und konnte nicht schlafen. Am nächsten Tag weckte er den weisen Mann bei Anbruch der Dämmerung und sagte: "Gib mir den Reichtum, der es dir ermöglicht, diesen Diamanten so leichten Herzens wegzugeben."

# **DER GROßVATER**

Ein Großvater reitet auf einem Esel und neben ihm läuft sein kleiner Enkel. Da sagt ein Passant empört: "Schaut euch den an. Der lässt seinen kleinen Jungen neben dem Esel herlaufen". Der Großvater steigt ab und setzt seinen Enkel auf den Esel. Kaum sind sie ein paar Schritte gegangen ruft ein anderer: "Nun schaut euch die beiden an. Der Junge sitzt wie ein Pascha auf dem Esel und der alte Mann muss laufen". Nun setzt sich der Großvater zu seinem Enkel auf den Esel. Doch nach ein paar Schritten ruft ein anderer empört: "Jetzt schaut euch die Beiden an. So eine Tierquälerei". Also steigen beide herab und laufen neben dem Esel her. Doch sogleich sagt ein anderer belustigt: "Wie kann man nur so unbedacht sein. Wozu habt ihr einen Esel, wenn ihr ihn nicht nutzt".

#### **DIE PHANTASIE DER GEDANKEN**

Nasrudin wanderte eines Tages eine verlassene Straße entlang. Die Nacht brach gerade herein, als er einen Trupp Reiter erspähte, der ihm entgegenkam. Seine Phantasie begann zu spielen: er befürchtete, die Reiter könnten ihn ausrauben oder in der Armee zwangsverpflichten. Seine Angst wurde so groß, dass er über eine Mauer sprang und sich auf einem Friedhof wiederfand. Die anderen Reisenden jedoch, die von Nasrudins unterstellten Absichten völlig unwissend, wurden neugierig und folgten ihm. Als sie ihn fanden, lag er regungslos auf dem Boden. Einer der Reiter fragte: "Können wir Ihnen helfen? - Warum befinden Sie sich in dieser misslichen Lage?" Nasrudin erkannte, dass er sich geirrt hatte, und entgegnete: "Das ist schwerer zu erklären, als Sie annehmen. Sehen Sie, ich bin hier Ihretwegen - und Sie, Sie sind meinetwegen hier."

#### **ECHTES WISSEN**

Buddha sagte einst im Kālāma Sutta Anguttara-Nikāya: "Glauben Sie an nichts, nur weil Sie es gehört haben. Glauben Sie nicht einfach an Traditionen, weil sie von Generationen akzeptiert wurden. Glauben Sie an nichts, nur auf Grund der Verbreitung durch Gerüchte. Glauben Sie nie etwas, nur weil es in Heiligen Schriften steht. Glauben Sie an nichts, nur wegen der Autorität der Lehrer oder älterer Menschen. Aber wenn Sie selber erkennen, dass etwas heilsam ist und dass es dem Einzelnen und Allen zugutekommt und förderlich ist, dann mögen Sie es annehmen und stets danach leben und weiter geben."

## **ERWACHEN**

Einst fragte der Schüler seinen Meister: "Wie kann man Erwachen"? Dieser antwortete ihm: "Wenn 2000 Menschen schlafen, haben sie 2000 unterschiedliche Träume. Doch wenn du zu mir kommst und mich fragst, wie du dich aus diesem Traum befreien kannst, ist das Heilmittel immer dasselbe: Wach auf! Es kann nicht unterschiedlich sein; das Heilmittel ist immer dasselbe. Man kann es Bewusstheit nennen, man kann es Zeuge sein nennen, man kann es Erinnern nennen, man kann es Meditation nennen - das sind nur unterschiedliche Bezeichnungen für ein und dasselbe Heilmittel. Sei ein Licht für dich selbst, beobachte deine Gedanken, deine Gefühle, deine Absichten und deine Handlungen.

## **FREIHEIT**

"Wie kann ich frei sein fragte ein Schüler?" Alles kommt zu dir, wartet darauf, eingelassen und würdig empfangen zu werden sagte der Meister. Auf deine Offenständigkeit, auf deine ständig offene Tür kommt es an. Doch dein kleines Ich versucht ständig sich abzugrenzen, abzusichern, Türen zuzusperren, Berechnungen anzustellen, es ist gefüllt mit Paranoia, Angst, Gier, Ablehnung, Neid, Stolz, Mangelgedanken, Hass, Aberglauben, falschen Urteilen, Zweifeln und Misstrauen. Nun frei zu sein heißt sich über all das zu erheben, seine eigenen Grenzen täglich und immer aufs Neue zu Erkennen und zu Überwinden. Frei zu sein heißt sich zu öffnen und zu öffnen und zu öffnen, ohne Selektion, ohne Bedingung, sogar ohne Türsteher, ohne Grenzen, ohne Absicherung und ohne Ende.

## DU WURDEST MIT FLÜGELN GEBOREN, LERNE SIE ZU NUTZEN UND FLIEG

"Du bist gleich einem Vogel im Käfig, der zwar oft vom Fliegen, vom Sich erheben und von der Weite des Himmels träumt, die geöffnete Käfigtür aber ängstlich ignoriert. Der Käfig steht offen, warum willst du nicht ins Freie? Im Käfig ist das Leben einsam, kalt und dunkel und es gibt immer das gleiche Futter. Flieg hinaus! Draußen Scheint die Sonne, und die Vögel ziehen große Kreise der Freiheit durch das Blau des Himmels, Flieg zu ihnen, du bist Frei! So Flieg doch zur Wärme der Sonne zur Farbe des Firmaments! Sicherheit ist die Kleidung des Lichts, hülle dich ganz darin ein, und du wirst das Licht, ja selbst die Sonne, wirst du sein! Der Käfig steht offen, Flieg hinaus, draußen wärmen weissgoldene Strahlen das Kleid der Federn und der Wind trägt dich bis in den Siebenten Himmel. Wage es, Ergreife den Mut, und lass dich ins Leben Fallen. Im Käfig kannst du die Flügel bewegen, doch die Freiheit des Fliegens zu Fühlen ist dort unmöglich. Komm nur, komm heraus, komm heraus aus dir selbst, der Käfig steht offen, stürze dich ins Leben ohne Vorsicht, lass dich fallen in das Meer aus Licht. Wie oft muss der Käfig noch in den Staub zu Boden fallen, ehe du ihn verlässt? Du bist frei, die Tür steht offen, flieg hinaus. Jene Stätte die du ersehnst ist außerhalb allgegenwärtig, die Stäbe deines Käfigs verdecken dir die wahre Sicht. Flieg hinaus und sieh den Käfig von außen, Tränen des Glücks wirst du vergießen und Lachen über die zahlreichen Schatten die dich umgaben. Erhebe dich aus dem Staub, erblicke das Blau des Himmels und spühr' der Sonnenstrahlen Wärme Licht! Erhebe dich aus des Lebens Flammenmeer und werde grenzenlos Frei wie der Himmel! Zerbrich diese Welt der Täuschung, wie ein Küken das Ei. Verlasse den Käfig! JETZT! Du - bist - Frei!

# AUS DEM BRIEF EINER ÄLTEREN DAME

"Könnte ich mein Leben nochmals leben, dann würde ich das nächste Mal riskieren, mehr Fehler zu machen. Ich würde mich entspannen, lockerer und humorvoller sein als dieses Mal. Ich kenne nur sehr wenige Dinge, die ich ernst nehmen würde. Ich würde ein bisschen verrückter sein. Würde mehr Berge erklimmen, mehr Flüsse durchschwimmen und mir mehr Sonnenuntergänge anschauen. Ich würde mehr Zeit mit meinen Freunden verbringen. Ich würde öfter ein Eis essen und weniger Bohnen. Ich hätte mehr echte Schwierigkeiten als eingebildete. Müsste ich es noch einmal machen, ich würde einfach versuchen, immer nur einen Augenblick nach dem anderen zu leben, anstatt jeden Tag schon viele Jahre im Voraus. Könnte ich mein Leben nochmals leben, würde ich im Frühjahr früher und im Herbst länger barfuß gehen. Ich würde häufiger die Schule schwänzen, und den Menschen öfter mal eine Freude machen.

# **VERLOREN**

"Was habt Ihr verloren?" "Meinen Schlüssel", sagte Nasrudin. Eine Weile suchten sie beide zusammen; dann sagte der andere: "Wo ist er Euch denn heruntergefallen?" "Zu Hause." sagte Nasrudin, " Ja um Himmels willen, warum sucht Ihr dann hier?" "Na, hier ist doch mehr Licht."

#### **DER SUFI HAMADANI SPRACH...**

Alle Weisen haben es kurz gesagt. Einer aber ausführlich: Sämtliche Konfessionen der bekannten Gruppierungen sind am Anfang auf dem Weg des Weg Schreiters in seinen Augen eine einzige und erscheinen als eine einzige. Stellt er einen unterschied fest oder macht er einen Unterschied, so ist er Trenner und Unterscheider, nicht Sucher. Dieses Unterscheiden ist für den Sucher noch eine Absperrung des Weges.

#### **DER VERS IM INNERN**

Als Rabbi Mordechai einmal in der großen Stadt Minsk war und dort vor mehreren gegnerisch gesinnten Männern die Schrift auslegte, lachten die ihn aus. "Dadurch wird doch der Vers gar nicht klargestellt", riefen sie. "Meint ihr denn", erwiderte er, "ich wolle den Vers im Buch klarstellen? Der bedarf der Klarstellung nicht! Ich will den Vers in meinem Innern klarstellen."

# **DER WIRKSAMERE SEGEN**

Ein Schüler von Rabbi Israel von Ruschin wanderte einmal durch die Stadt Premischlan und beschloss, den Meister Rabbi Meir zu besuchen. Als Rabbi Meir hörte, dass sein Gast ein Schüler des großen Rebbe von Ruschin war, empfing er ihn mit großer Ehrerbietung. Beim Abschied sagte Rabbi Meir: "Sag deinem Rebbe, ich habe einen eindeutigen Beweis dafür, dass ich größer bin als er. Ich habe entdeckt, dass mein Segen viel wirksamer ist als seiner. "Der Schüler war entsetzt, solche Worte aus dem Mund von Rabbi Meir zu hören, dessen Bescheidenheit legendär war. Rabbi Meir sah, wie verwirrt sein Besucher war, und erklärte lächelnd: "Als wir uns zum letzten Mal trafen, segnete mich dein Rebbe und wünschte mir, Fortschritte zu machen. Ich erwiderte den Segen. Mein Segen war äußerst wirksam, denn der heilige Rabbi Israel wird täglich heiliger und frommer. Sein Segen hatte dagegen nur spärlichen Erfolg."

# **DER LÖWE**

Der Sufi Ibrahim Al-Khauwas berichtet: "Eines Tages kam ich in der Wüste zu einem Baum an einer Wasserstelle und erblickte – mir zugewandt – einen gewaltigen Löwen. Ich gab mich Gott anheim. Als sich der Löwe näherte, lahmte er. Er kam, ließ sich vor mir nieder und brüllte laut. Ich sah an seiner Tatze ein eitriges Geschwür, ergriff einen Stock und spaltete die Tatze, damit sie von dem Eiter, der sich angesammelt hatte, frei wurde. Ich band einen Lappen um die Tatze, und der Löwe stand auf und verschwand. Nach einer Stunde kam er wieder, mit allen seinen Jungen. Sie umringten mich, wedelten mit den Schwänzen und legten eine Lende vor mich hin."

## **DAS PERFEKTE HERZ**

Eines Tages stand ein junger Mann mitten in der Stadt und erklärte, dass er das schönste Herz im ganzen Tal habe. Eine große Menschenmenge versammelte sich, und sie alle bewunderten sein Herz, denn es war perfekt. Es gab keinen Fleck oder Fehler in ihm. Ja, sie alle gaben ihm Recht, es war wirklich das schönste Herz, das sie je gesehen hatten. Der junge Mann war sehr stolz und prahlte noch lauter über sein schönes Herz. Plötzlich tauchte ein alter Mann vor der Menge auf und sagte: "Nun, dein Herz ist nicht mal annähernd so schön, wie meines." Die Menschenmenge und der junge Mann schauten das Herz des alten Mannes an. Es schlug kräftig, aber es war voller Narben, es hatte Stellen, wo Stücke entfernt und durch andere ersetzt worden waren. Aber sie passten nicht richtig, und es gab einige ausgefranste Ecken.... Genau gesagt, an einigen Stellen waren tiefe Furchen, wo ganze Teile fehlten. Die Leute starrten ihn an: wie kann er behaupten, sein Herz sei schöner, dachten sie? Der junge Mann schaute auf des alten Mannes Herz, sah dessen Zustand und lachte: "Du musst scherzen". sagte er, "dein Herz mit meinem zu vergleichen. Meines ist perfekt und deines ist ein Durcheinander aus Narben und Tränen. "Ja", sagte der alte Mann, deines sieht perfekt aus, aber ich würde niemals mit dir tauschen. Jede Narbe steht für einen Menschen, dem ich meine Liebe gegeben habe. Ich reiße ein Stück meines Herzens heraus und reiche es ihnen, und oft geben sie mir ein Stück ihres Herzens, das in die leere Stelle meines Herzens passt. Aber weil die Stücke nicht genau sind, habe ich einige raue Kanten, die ich sehr schätze, denn sie erinnern mich an die Liebe, die wir teilten. Manchmal habe ich auch ein Stück meines Herzens gegeben, ohne dass mir der Andere ein Stück seines Herzens zurückgegeben hat. Das sind die leeren Furchen. Liebe geben heißt manchmal auch ein Risiko einzugehen. Auch wenn diese Furchen schmerzhaft sind, bleiben sie offen und auch sie erinnern mich an die Liebe, die ich für diese Menschen empfinde... und ich hoffe, dass sie eines Tages zurückkehren und den Platz ausfüllen werden. Erkennst du jetzt, was wahre Schönheit ist?" Der junge Mann stand still da und Tränen rannen über seine Wangen. Er ging auf den alten Mann zu, griff nach seinem perfekten jungen und schönen Herzen und riss ein Stück heraus. Er bot es dem alten Mann mit zitternden Händen an. Der alte Mann nahm das Angebot an, setzte es in sein Herz. Er nahm dann ein Stück seines alten vernarbten Herzens und füllte damit die Wunde in des jungen Mannes Herzen. Es passte nicht perfekt, da es einige ausgefranste Ränder hatte. Der junge Mann sah sein Herz an, nicht mehr perfekt, aber schöner als je zuvor, denn er spürte die Liebe des alten Mannes in sein Herz fließen. Sie umarmten sich und gingen weg, Seite an Seite.

#### **SORGEN**

Baal schem tov sprach: "Man darf sich nicht sorgen. Eine einzige Sorge ist dem Menschen erlaubt: darüber, dass er sich Sorgen macht."

# DIE BEIDEN KÄFIGE

Im Garten meines Vaters stehen zwei Käfige. In dem einen ist ein Löwe, den meines Vaters Sklaven aus der Wüste Ninive brachten, in dem anderen ist ein Sperling, der nicht singt. Bei Tagesanbruch ruft der Sperling jedes Mal zu dem Löwen hinüber: «Guten Morgen, Bruder Gefangener!»

#### **DER HILFREICHE BERG**

Es wird erzählt: Steil und abschüssig sind die Gipfel jenes Gebirges, an dessen sanftem Hange der Baal Schemtov wohnte. In den Stunden der Abgeschiedenheit pflegte er zu ihnen aufzusteigen und hier zu verweilen. Einmal war seine Verzückung so tief und Lichtvoll, dass er nicht merkte, dass er am jähen Abgrund stand, und gelassen den Fuß zum Weitergehen hob. Da sprang der Nachbarberg herbei, drückte sich eng an den andern, und Baal Schemtov ging weiter des Weges.

## **DER KAUFMAN UND SEIN PAPAGEI**

Ein Kaufmann einen Papagei vor Jahren besaß, in Sang und Rede wohl erfahren. Der saß als Wächter an des Ladens Pforte und sprach zu jedem Kunden kluge Worte. Denn wohl der Menschenkinder Sprache kannte er, doch auch seinesgleichen Weisen auch verstand er. Vom Laden ging nach Haus einst sein Gebieter und ließ den Papagei zurück als Hüter. Ein Kätzlein plötzlich in den Laden sprang, um eine Maus zu fangen; todesbang, flatterte hin und her der Papagei und stieß ein Glas mit Rosenöl entzwei. Von seinem Hause kam der Kaufmann wieder und setzte sorglos sich im Laden nieder. Da sah er Rosenöl all überall, im Zorn schlug er das Haupt des Vogels kahl. Die Zeit verstrich, der Vogel sprach nicht mehr. Da kam die Reu', der Kaufmann seufzte schwer. Wär' mir, da auf den Redner ich den bösen Schlag ausgeführt, doch lahm die Hand gewesen! "Wohl gab er frommen Bettlern reiche Spende, auf dass sein Tier die Sprache wiederfände; umsonst! Als er am vierten Morgen klagend, in tausend Sorgen, was zu machen sei, dass wieder reden mög' sein Papagei, ließ sich mit bloßem Haupt ein Gelehrter blicken, den Schädel glatt wie eines Beckens Rücken. Da fing der Vogel gleich zu reden an und rief dem Weisen zu: "Sag lieber Mann, wie wurdest Kahlkopf du zum Kahlen? Sprich! Vergossest du vielleicht auch Öl wie ich?" Man lachte des Vergleichs, dass seine Lage der Vogel auf den Weisen übertrage.

## **DER BAUM**

Ein Mann reiste durch die Wüste. Er war hungrig, durstig und müde. Plötzlich sah er einen Baum voller saftiger Früchte, der reichlich Schatten bot. Unter ihm sprudelte eine Quelle. Er aß Früchte, trank Wasser und ruhte sich im Schatten aus. Als er gehen wollte, sagte er zu dem Baum: "Wie kann ich dich segnen?" "Soll ich darum bitten, dass du süße Früchte trägst? Nein, deine Früchte sind bereits süß." "Oder soll ich um reichlich Schatten bitten? Nein, den spendest du ja schon. Oder soll ich um eine Quelle bitten? Nein, die ist ja bereits da." "Aber um eines kann ich bitten: Mögen alle Bäume, die von deinem Samen wachsen, wie du werden."

## **STREIT**

Vater Niketa berichtete von zwei Brüdern, die zusammenkamen um ein gemeinsames Leben zu führen. Der eine nahm sich folgendes vor: "Wenn mein Bruder etwas wünscht, dann werde ich es ihm tun." Ebenso dachte auch der andere. "Ich werde den Willen meines Bruders tun." Und sie lebten viele Jahre in großer Eintracht. Als der böse Feind das sah, zog er aus, sie zu trennen. Er stellte sich an die Vordertür und zeigte sich dem einen als Taube, dem anderen als Krähe. Da sagte der eine: " Siehst du die Taube da?" Der andere darauf: "Das ist doch eine Krähe" Und sie begannen zu streiten, indem einer dem anderen widersprach, und sie erhoben sich und begannen einen Kampf bis aufs Blut zur größten Freude des Feindes, und sie trennten sich. Nach drei Tagen kamen sie zu sich und besannen sich, warfen sich voreinander zu Füßen und dann gab ein jeder zu, dass es ein Vogel gewesen sei, was sie gesehen hatten. Sie erkannten den Feind und blieben ungetrennt beieinander bis zum Ende.

#### **VOM STORCH**

Der Rabbi wurde gefragt: "Der Talmud erklärt, der Vogel Storch heiße deshalb im Hebräischen Chassida, die Fromme oder Liebreiche, weil er den Seinen Liebe erweise. Warum wird er dann aber unter die unreinen Vögel gerechnet?" Er gab zur Antwort "Weil er nur den Seinen Liebe erweist".

## DIE FABEL VON DEN FRÖSCHEN

Eines Tages entschieden die Frösche, einen Wettlauf zu veranstalten. Um es besonders schwierig zu machen, legten sie als Ziel fest, auf den höchsten Punkt eines großen Turms zu gelangen. Am Tag des Wettlaufs versammelten sich viele andere Frösche, um zuzusehen. Dann endlich - der Wettlauf begann. Nun war es so, dass keiner der zuschauenden Frösche wirklich glaubte, dass auch nur ein einziger der teilnehmenden Frösche tatsächlich das Ziel erreichen könne. Statt die Läufer anzufeuern, riefen sie also "Oh je, die Armen! Sie werden es nie schaffen!" oder "Das ist einfach unmöglich!" oder "Das schafft Ihr nie!" Und wirklich schien es, als sollte das Publikum Recht behalten, denn nach und nach gaben immer mehr Frösche auf. Das Publikum schrie weiter: "Oh je, die Armen! Sie werden es nie schaffen!" Und wirklich gaben bald alle Frösche auf - alle, bis auf einen einzigen, der unverdrossen an dem steilen Turm hinaufkletterte - und als einziger das Ziel erreichte. Die Zuschauerfrösche waren vollkommen verdattert und alle wollten von ihm wissen, wie das möglich war. Einer der anderen Teilnehmerfrösche näherte sich ihm, um zu fragen, wie er es geschafft hätte, den Wettlauf zu gewinnen. Und da merkten sie erst, dass dieser Frosch taub war!

# **DER INDIEANER UND DIE WÖLFE**

Ein alter Indianer erzählte seinem Enkel von einer großen Tragödie und wie sie ihn nach vielen Jahren immer noch beschäftigte. "Was fühlst du, wenn du heute darüber sprichst?" fragte der Enkel. Der Alte antwortete: "Es ist als ob zwei Wölfe in meinem Herzen kämpfen. Der eine Wolf ist wütend und zornig. Der andere ist großmütig und liebevoll." Der Enkel fragte: "Welcher Wolf wird den Kampf in deinem Herzen gewinnen?" "Der Wolf, den ich füttere!" sagte der Alte.

# DAS LEBEN NACH DER GEBURT

"Glaubst du eigentlich an ein Leben nach der Geburt?"

"Ja, das gibt es. Unser Leben hier ist nur dazu gedacht, dass wir wachsen und uns auf das Leben nach der Geburt vorbereiten, damit wir stark genug sind für das was uns erwartet." "Blödsinn, das gibt es doch nicht. Wie soll denn das überhaupt aussehen, ein Leben nach der Geburt?"

"Das weiß ich auch nicht genau. Aber es wird sicher viel heller als hier sein. Und vielleicht werden wir herumlaufen und mit dem Mund essen?" "So ein Unsinn! Herumlaufen, das geht doch gar nicht. Und mit dem Mund essen, so eine komische Idee. Es gibt doch die Nabelschnur, die uns ernährt. Außerdem geht das Herumlaufen gar nicht, die Nabelschnur ist ja jetzt schon viel zu kurz."

"Doch es geht ganz bestimmt. Es wird eben alles nur ein bisschen anders. "Es ist noch nie einer zurückgekommen von " nach der Geburt ". Mit der Geburt ist das Leben zu Ende. Und das Leben ist eine Quälerei und dunkel... "Auch wenn ich nicht so genau weiß, wie das Leben nach der Geburt aussieht, jedenfalls werden wir dann unsere Mutter sehen und sie wird für uns sorgen. "Mutter? Du glaubst an eine Mutter? Wo ist sie denn bitte?" "Na hier, überall um uns herum. Wir sind und leben in ihr und durch sie. Ohne sie können wir gar nicht sein!" "Quatsch! Von einer Mutter habe ich noch nie etwas bemerkt, also gibt es sie auch nicht." "Doch, manchmal, wenn wir ganz still sind, kannst du sie singen hören. Oder spüren, wie sie unsere Welt streichelt."

#### DAS AUGE EINES FREUNDES

Jemand hatte sich eine Weile mit Ibrahim Ibn Adham unterhalten. Er wollte nun gehen und bat: "O Weiser, sage mir, welchen Fehler du bei mir gefunden hast!" Keinen Fehler habe ich bei dir gefunden" sagte Ibrahim, "denn ich habe dich mit dem Auge eines Freundes betrachtet. So gefiel mir alles, was ich von dir sah."

## **DIE LEHRE DES SCHMETTERLINGS**

"Das Glück ist wie ein Schmetterling." sagte der Meister. "Jag ihm nach, und er entwischt dir. Setze dich still hin, und er setzt sich auf deine Schulter." "Was soll ich tun, um das Glück zu erlangen?" "Hör auf, hinter ihm her zu sein!" "Aber gibt es nichts, was ich tun kann?" "Du könntest versuchen, dich ruhig hinzusetzen, wenn du es wagst!"

#### **DIE 3 SIEBE DES SOKRATES**

Zum weisen Sokrates kam einer gelaufen und sagte: "Höre, Sokrates, das muss ich dir erzählen!" "Halte ein!" unterbracht ihn der Weise, "hast du das, was du mir sagen willst, durch die drei Siebe gesiebt?" "Drei Siebe?", fragte der andere voller Verwunderung. "Ja, guter Freund! Lass sehen, ob das, was du mir sagen willst, durch die drei Siebe hindurchgeht: Das erste Sieb ist die Wahrheit. Hast du alles, was du mir erzählen willst, geprüft, ob es wahr ist?" "Nein, ich hörte es erzählen und..."So, so! Aber sicher hast du es im zweiten Sieb geprüft. Es ist das Sieb der Güte. Ist das, was du mir erzählen willst gut?" Zögernd sagte der andere: "Nein, im Gegenteil..."Hm", unterbrach ihn der Weise, "so lasst uns auch das dritte Sieb noch anwenden. Ist es notwendig, dass du mir das erzählst?" "Notwendig nun gerade nicht..."Also", sagte lächelnd der Weise, "wenn es weder wahr noch gut noch notwendig ist, so lass es begraben sein und belaste dich und mich nicht damit."

#### **SEGEN UND HINDERNIS**

Der Baalschem fragte einst seinen Schüler, den Rabbi Meir: »Meir, entsinnst du dich noch des Tages, als du aus den Heiligen Büchern zu lernen begannst – die große Stube deines Vaterhauses war voller Gäste, man hatte dich auf den Tisch gestellt, und du trugst deine Rede vor ? «Rabbi Meir sprach: »Wohl entsinne ich mich. Plötzlich kam meine Mutter herein und riss mich mitten in der Rede vom Tisch. Mein Vater wurde unwillig, sie aber zeigte nur auf einen Mann im kurzen Bauernpelz, der an der Tür stand und mich ansah. Da verstanden alle, dass sie das böse Auge fürchtete. Während sie noch zur Tür zeigte, war der Mann verschwunden.« »Ich war es«, sagte der Baalschem. »In solchen Stunden kann ein Blick großes Licht in eine Seele schütten. Aber die Furcht der Menschen baut Wände vor das Licht.«

## **DAS AUGE**

Das Auge sagte eines Tages: «Ich sehe hinter diesen Tälern im blauen Dunst einen Berg. Ist er nicht wunderschön?» Das Ohr lauschte und sagte nach einer Weile: «Wo ist ein Berg, ich höre keinen.» Darauf sagte die Hand: «Ich versuche vergeblich ihn zu greifen. Ich finde keinen Berg.» Die Nase sagte: «Ich rieche nichts. Da ist kein Berg.» Da wandte sich das Auge in eine andere Richtung. Die anderen diskutierten weiter über diese merkwürdige Täuschung und kamen zu dem Schluss: «Mit dem Auge stimmt etwas nicht.»

# **FESTE ANSICHTEN**

"Wie alt bist du, Nasrudin?" "Vierzig." Aber dasselbe hast du gesagt, als ich dich vor zwei Jahren gefragt habe. "Ja, denn ich stehe stets zu dem, was ich gesagt habe."

#### **GIBT ES GOTT**

Eines Tages kam ein Mann zu Buddha und fragte ihn: "Gibt es Gott?" Buddha antwortete: "Nein, auf keinen Fall!" Kurze Zeit später kam ein anderer und fragte: "Gibt es Gott?" Buddha antwortete: "Ja, selbstverständlich!" Kurze Zeit später kam ein Dritter und fragte: "Gibt es Gott?" Buddha schloss die Augen und fiel in Schweigen... der Mann tat es ihm nach, und eine tiefe, zeitlose Stille entstand. Nach einiger Zeit öffneten beide wieder die Augen, der Mann verbeugte sich tief vor Buddha, berührte andächtig dessen Füße und sagte: "Ich danke dir - du bist der Erste, der mir meine Frage wirklich beantwortet hat. "Ananda beobachtete all dies und platzte vor Neugier - schließlich fragte er Buddha: "Wieso hast du das alles gesagt - ich bin jetzt völlig verwirrt: Dem Ersten sagst du Nein, dem Zweiten Ja, dem Dritten gibst du gar keine Antwort, und doch sagte dieser, du hättest ihm die Frage beantwortet ... was soll das ? Gibt es nun Gott, oder nicht?" Buddha antwortete: "Ich habe nicht dir geantwortet, sondern diesen unterschiedlichen Menschen: Der Erste glaubte fest an Gott, ich musste ihm also seine Illusion zerstören. Der Zweite war ein Atheist, also musste ich auch ihm diese Illusion nehmen. Dem Dritten brannte diese Frage im Inneren, er hatte keine Antwort und war auf echter Suche, und so konnte ich ihm auch wirklich antworten, was nur in Stille möglich ist ..."

## **WEG NACH INNEN**

Es kam einmal ein Mann zu Buddha. Er war ein großer Gelehrter, eine Art Professor, der viele Bücher geschrieben hatte und im ganzen Land bekannt war. Er sagte zu Buddha: »Ich bin mit einem Dutzend Fragen gekommen, und du musst darauf antworten.« Buddha sagte: »Ich werde antworten, aber du musst eine Bedingung erfüllen. Ein Jahr lang musst du ganz still bei mir bleiben. Dann werde ich dir antworten, vorher nicht. Ich könnte auch jetzt antworten, aber du würdest die Antworten nicht empfangen können, da du nicht bereit bist. Was immer ich sage, würdest du missverstehen, denn dein Kopf ist überfüllt mit Interpretationen. Alles, was ich sage, wird durch deinen Verstand gefiltert. Sei ein Jahr lang einfach nur still, damit du dein Wissen loslassen kannst. Wenn du leer bist, werde ich alle deine Fragen beantworten. Das verspreche ich dir.« Als Buddha dies sagte, begann Sariputta, einer seiner Schüler , wie verrückt zu lachen. Der Gelehrte fühlte sich offensichtlich beschämt. Er sagte: »Was ist los, warum lachst du? der Schüler antwortete: »Ich lache nicht über dich; ich lache über mich selbst.«

# **NICHTS ZU REPARIEREN**

Rabbi Israel Baal Schem Tow unterrichtete seine Schüler, als sie von einem Klopfen an den Fensterladen gestört wurden. Ein armer Bauer, der einen Wagen voller Werkzeuge zog, schaute durchs Fenster. "Habt ihr etwas zu reparieren?" rief er. "Wacklige Tische, zerbrochene Stühle? Einen lockeren Ziegel am Herd?" "Nein, nein!" riefen die Schüler ungeduldig, denn sie wollten den Unterricht möglichst schnell fortsetzen. "Alles ist einwandfrei. Es gibt nichts zu reparieren." "Wirklich nichts?" rief der Bauer. "Das ist unmöglich. Schaut genau nach, ihr findet bestimmt etwas, was repariert werden muss!" Daraufhin sagte Rabbi Israel zu seinen Schülern: "Wie oft habe ich euch gesagt, dass es in Gottes Welt keinen Zufall gibt? Jedes Ereignis und jede Erfahrung hat einen Sinn, und alles, was wir sehen und hören, ist eine Lektion für unseren Dienst am Allmächtigen. Denkt an die Worte, die wir soeben von dem einfachen Bauern gehört haben. Sind sie nicht von tiefgreifender Bedeutung für jeden von uns? Ist alles hier vollkommen? Manchmal mag es so aussehen; aber wenn wir unser Herz aufrichtig erforschen und unser Leben prüfen, ist es dann nicht gewiss, dass wir etwas finden, was der Reparatur bedarf?

#### **DIE NACHT**

Rabbi Pinchas fragte einst seine Schüler, wie man die Stunde bestimmt, in der die Nacht endet und der Tag beginnt. "Ist es, wenn man von weitem einen Hund von einem Schaf unterscheiden kann?" fragte einer seiner Schüler. "Nein", sagte der Rabbi. "Aber wann ist es dann?" Es ist dann, wenn du in das Gesicht irgendeines Menschen blicken kannst und deine Schwester oder deinen Bruder siehst. Bis dahin, ist die Nacht noch nich vorüber."

# **DER NARR**

Du fragst mich, wie ich zum Narren wurde? Das geschah so: Eines Tages, lange bevor die vielen Götter geboren waren, erwachte ich aus einem tiefen Schlaf und gewahrte, dass meine Masken gestohlen worden waren - die sieben Masken, welche ich in sieben Leben verfertigt und getragen hatte. Unmaskiert rannte ich durch die vollen Straßen und schrie: "Diebe, Diebe, die verdammten Diebe!" Männer und Frauen lachten. Einige liefen aus Angst vor mir in ihre Häuser. Als ich zum Marktplatz kam, rief ein Junge von einem Hausdach: "Er ist ein Narr!" Ich blickte empor, um ihn zu sehen: da küsste die Sonne erstmals mein bloßes Antlitz. Zum ersten Mal küsste sie mein bloßes Antlitz, und meine Seele entflammte in Liebe zu ihr, und ich wünschte mir keine Masken mehr. Wie in Trance rief ich: "Segen, Segen über die Diebe, die meine Masken gestohlen!" So wurde ich zum Narren. Und in meiner Narrheit fand ich Freiheit und Sicherheit: die Freiheit der Einsamkeit und die Sicherheit vor dem Verstanden werden. Denn diejenigen, welche uns verstehen, versklaven etwas in uns. Aber ich will nicht zu stolz sein auf meine Sicherheit. Denn auch ein Dieb ist im Kerker sicher vor einem anderen Dieb.

# **DER VERRÜCKTE**

Ein Mystiker hielt Nasrudin auf der Straße an und deutete auf den Himmel. Er meinte mit dieser Geste: »Es gibt nur eine Wahrheit, die alles umfasst.« Nasrudin war in Begleitung eines Gelehrten, der versuchte, den Sufismus rational zu begreifen. Der Gelehrte dachte: »Diese unheimliche Gestalt ist verrückt. Ob Nasrudin wohl irgendwelche Vorsichtsmaßnahmen gegen ihn ergreifen wird?« Und wahrhaftig, der Mullah wühlte in seinem Tragesack und brachte ein aufgerolltes Seil zutage. Der Gelehrte dachte: »Ausgezeichnet, nun können wir den Wahnsinnigen ergreifen und fesseln, falls er gewalttätig wird.« Die wahre Bedeutung von Nasrudins Geste war jedoch: »Der gewöhnliche Mensch versucht jenen "Himmel" mit Methoden zu erreichen, die genauso ungeeignet dazu sind wie dieses Seil.« Der »Verrückte« lachte, schlug dem Mulla freundschaftlich auf die Schulter und ging weiter. »Gut gemacht«, sagte der Gelehrte erleichtert zu Nasrudin, »Sie haben uns vor ihm gerettet.«

# **SCHERE UND NADEL**

Ein König besucht den Weisen Farid. Als Gastgeschenk bringt er eine goldene, mit Diamanten besetzte Schere mit - eine kostbare Gabe. Der König verneigt sich vor Farid und reicht ihm die Schere. Farid schaut sie sorgfältig an und gibt sie dem König zurück: "Herr, ich danke dir für dein Geschenk. Ich weiß, es ist kostbar, aber ich kann es nicht brauchen. Viel schöner wäre es, du gäbest mir nur eine einfache Nadel." Der König: "Das verstehe ich nicht. Nadeln sind nicht wertvoll. Und wenn du eine Nadel brauchst, dann brauchst du auch eine Schere."

Darauf Farid: "Scheren schneiden die Dinge entzwei. Eine Nadel aber näht sie zusammen. Ich lehre Liebe. Und Liebe will zusammenfügen, nicht entzwei schneiden."

# **DER FUCHS**

Ein Fuchs betrachtete bei Sonnenaufgang seinen Schatten und sprach: «Heute Mittag will ich ein Kamel verschlingen.» Den ganzen Morgen suchte er nach Kamelen. Am Mittag betrachtete er wiederum seinen Schatten und sprach: «Eine Maus wird auch genügen.»

#### **DER WINTERTAG**

"An einem Wintertag ging ein religiöser und extrem armer Jude die Straßen entlang und bettelte. Er hätte viele Jobs haben können, aber der Zar hatte verboten, Juden anzustellen. Wie oft stieß er auf Unverständnis, wie oft gingen die Menschen bei ihm vorbei, ohne ihn eines Blicks zu würdigen! Plötzlich rutschte er aus, fiel und brach sich ein Bein. Die Passanten eilten sofort zu Hilfe und brachten ihn ins Spital. Die Nachricht von dem unglücklichen alten Mann hatte schnell die Runde gemacht, und die Menschen hatten Kleidung, Essen und auch etwas Geld gesammelt und ins Krankenhaus geschickt. An dem Abend schrieb der alte Mann an seine Frau: "Gott im Himmel war sehr gut zu mir. Heute, in seiner unendlichen Güte, hat er mein Bein gebrochen!"

# **FREMDLING**

Es wird von einem Meister gesagt, er habe sich wie ein Fremdling verhalten, so wie es König David sagte: Wie ein Mann, der aus der Ferne kam, aus der Stadt seiner Geburt. Er sinnt nicht auf Ehre und nicht auf irgendein Ding zu seinem Wohl, nur darauf sinnt er, zur Stadt seiner Geburt heimzukehren. Nichts will er besitzen, denn er weiß: Das ist Fremdes, und ich muss heim. Nur ein Gast bin ich in diesem Lande, keine Grenzen schließen mich ein.

#### **DER TOPF**

Einmal ging Nasreddin zu seinem Nachbarn und fragte: "Kannst du mir einen Topf leihen?" Darauf antwortete der Nachbar: "Selbstverständlich!" Am nächsten Tag gab Nasreddin seinem Nachbarn den Topf zurück und bedankte sich bei ihm dafür. Er hatte aber zusätzlich in den Topf noch einen kleinen Topf gestellt. An einem anderen Tag sagte der Nachbar: "Nasreddin, du hast einen kleinen Topf in meinem Topf vergessen." Mit ernstem Ton sprach Nasreddin: "Der Topf war schwanger und hat bei mir ein Baby bekommen." Als sich Nasreddin später wieder einmal einen Topf bei dem Nachbarn leihen wollte, gab dieser ihm den größten, den er im Hause hatte. Mehrere Tage vergingen, aber Nasreddin brachte den Topf nicht zurück. Schließlich fragte der Nachbar: "Wo ist mein Topf?" Nasreddin sprach ihm sein Beileid aus: "Er ist leider gestorben." – "So ein Unsinn", erwiderte der Nachbar, "Wie kann ein Topf denn sterben?" "Wenn Töpfe Junge bekommen können, dann können sie auch sterben", antwortete Nasreddin.

## **ARMUT**

Überliefert wurde, dass jemand Ibrahim ibn Adham tausend Dinare brachte. "Nimm!" sagte jener. "Von Armen nehme ich nichts", erwiderte Ibrahim. "Ich bin reich", wehrte sich der Mann. Ibrahim fragte ihn: "Begehrst du hiermit mehr zu bekommen, als du hast?" "Natürlich", sagte der Mann. "Nimm sie zurück!" befahl Ibrahim. "Du bist das Oberhaupt der Armen. Das ist schon keine Armut mehr, das ist reines Elend."

# DAS GLEICHNIS VOM REGEN

Der Weise sagte von seinem Wissen, dass es wie ein schwerer Regen sei, der auf die Erde falle. Ein Teil der Erde empfing den Regen und brachte aufgrund dieser Labung aus ihrem Innern Pflanzen und Leben hervor. Ein anderer, nicht weit entfernter Teil des Erdbodens sammelte das Nass und stellte es der Menschheit als Trinkwasser zur Verfügung. Ein drittes Gebiet der Erde sammelte kein Regenwasser und nahm es auch nicht auf, um Pflanzen hervorzubringen. Im ersten Fall ist der Erdboden sowohl der Nehmende als auch der Gebende. Im zweiten Fall nimmt und gibt er, aber er verwendet nicht. Im dritten Fall wird der Boden vom Regen nicht beeinflusst – weder nimmt er, noch verwendet er, noch gibt er.

#### **NORMALE AUGEN**

Eines Tages sprach der Prophet Mohammed darüber wie Menschen die Dinge oft allzu wörtlich nehmen, ohne sich die Mühe zu machen, selber nachzudenken. Eine Frau näherte sich, und er fragte sie nach dem Namen ihres Gatten. Sie antwortete: "So und so einer..." Mohammed sprach: "Ach, jener Mann, dessen Augen überwiegend weiß sind"? "Ganz und gar nicht", erwiderte die Frau, "mein Gatte hat normale Augen." Nach Hause zurückgekehrt, erzählte sie ihrem Mann, dass Mohammed sie für die Gattin eines anderen gehalten habe. "Aber hast du nicht wahrgenommen", sprach der Gatte, "dass der größte Teil des Augapfels bei jedem Menschen tatsächlich weiß ist?"

# **ERKLÄRE MIR DIE GEHEIMNISSE**

Ein Mann voll von Selbst kam und sagte, "Erkläre mir die Geheimnisse." Ich sagte, "Ich kann Dir die Geheimnisse nicht erklären. Ich erkläre die Geheimnisse, in dem ich nicht Ihn sehe, sondern in dem ich mich sehe. Ich erkläre die Geheimnisse des Selbst mir selbst. Ich sehe mich nicht in Dir, ich sehe jemand anderes. "Wenn jemand zu jemand anderem kommt, ist er einer von drei Arten: Entweder ein Schüler oder ein Gefährte oder ein Lehrer. Von welcher Art bist Du? Bist Du nicht zu mir gekommen? Er sagte, "es ist offensichtlich, in welcher Beziehung ich zu Dir stehe." Ich sagte, "Es ist offensichtlich. Ich sehe ihn in Dir. Da er in Dir ist, bin ich nicht in Dir, denn ich bin nicht er."

# **DIE ENTHÜLLUNG**

Ein Schüler beklagte sich einst bei seinem Lehrer: »Ihr erzählt uns Geschichten, aber nie enthüllt Ihr ihre Bedeutung.« Daraufhin sagte der Meister: »Wie würde es dir gefallen, wenn dir jemand vorgekautes Essen anböte?«

#### **VOM GETREIDE**

Einmal sagte der König zu seinem geliebten Wesir: »Da ich Sterndeuter bin, habe ich gesehen, dass alles Getreide, das in diesem Jahr reift, jeden, der davon isst, wahnsinnig werden lässt. Welchen Rat hast du zu geben? « Der Wesir gab ihm zur Antwort, man möge so viel Nahrung beiseite schaffen, dass sie beide nicht von diesem Getreide essen müssten. Der König aber antwortete: »Wenn allein wir inmitten aller Welt nicht wahnsinnig werden, aber alle anderen es sind, dann werden wir die einzigen sein, die als wahnsinnig gelten. Auch wir müssen von diesem Getreide essen. Aber lass uns ein Zeichen auf die Stirn machen, auf dass wir zumindest wissen, dass wir wahnsinnig sind. Wenn ich auf deine Stirn schauen werde oder du auf meine Stirn schauen wirst, werden wir die Zeichen sehen und wissen, dass wir Wahnsinnig sind.«

# **BEIM MÜLLER**

Einmal brachte Nasrudin Hodscha einen Sack mit Getreide zur Mühle, um es dort mahlen zu lassen. Da gerade niemand anwesend war, ergriff der Hodscha die günstige Gelegenheit beim Schopf und füllte Getreidekörner aus anderen Säcken in seinen eigenen um. Plötzlich aber stand der Müller neben ihm und fragte: "Hodscha, was machst du denn da?" Der Hodscha machte ein harmloses Gesicht und sagte: "Ich bin ein Narr. Ich mache einfach das, was mir in den Sinn kommt." Da antwortete der Müller: "So ist das also. Dann mach es doch auch einmal umgekehrt und fülle Körner aus deinem Sack in meinen um." Nasreddin Hodscha war um eine Antwort nicht verlegen: "Ja Herr, ich bin zwar ein Narr, aber so weit geht die Narrheit nun doch nicht!"

#### **DIE MAUS UND DER ADLER**

Eine Maus hörte eines Tages ein lautes Brüllen und ging diesem nach. Unterwegs begegneten ihr viele Tiere, die sehr hilfsbereit waren und ihr den Weg wiesen. Schließlich hatte auch die Maus eine Gelegenheit, jemandem ihre Hilfe anzubieten. Sie opferte ihre Augen, um zwei anderen Tieren zu helfen. Blind und wehrlos ging sie weiter dem Brüllen nach. Da hörte sie plötzlich das Geräusch eines Adlers, der sich auf sie herabstürzte. Gleich darauf fühlte sie, dass sie in der Luft schwebte. Es war ein sehr schönes Gefühl und plötzlich sah sie die ganze Schönheit der Erde unter sich. Da hörte sie eine innere Stimme sagen: "Du hast einen neuen Namen, du bist der Adler."

## **DER SPRUCH DES VATERS**

Rabbi Israel ben Elieser wurde in hohem Alter seiner Eltern geboren, und sie starben weg, als er noch ein Kind war. Da sein Vater den Tod nahen fühlte, nahm er den Knaben auf den Arm und sprach zu ihm: »Ich sehe, dass du mein Licht zum Leuchten bringen wirst, und mir ist nicht beschieden, dich großzuziehen. Aber, geliebter Sohn, gedenke wohl all deine Tage, dass Gott mit dir ist und du daher kein Ding der Welt zu fürchten hast. « Dieser Spruch blieb ihm ewiglich im Herzen.

# **DER WEG UND DAS ZIEL**

Der Meister sagte einst zu einem seiner Schüler, als dieser ihm ungeduldig nach dem Weg fragte: "Nicht jeder, der den Weg gesehen hat, ist auf dem Weg gegangen, und nicht jeder, der gegangen ist, hat das Ziel erreicht. Gar mancher hat gehört, aber nicht gesehen, gar mancher hat gesehen, aber nicht erkannt, gar mancher hat erkannt, aber nicht gefunden." Ich gebe dir einen einzigen Rat: "Erhalte dir deinen Hunger und deinen Durst. Ansonsten wirst du ins gewöhnliche Leben zurückfallen und dein Verstand wird wieder völlig unspirituell."

#### **DER ANULVOGEL**

Ich erzähle dir über den Anulvogel, der im Himmel lebt, getragen von der Luft – Tag & Nacht. Die Paarung geschieht durch die Augen und auf diese Weise wird sie trächtig. Sie legt ihre Eier in den Himmel, wo es keine Abstürze gibt: Das Ei wird gehegt, während es fällt, im Himmel wird es ausgebrütet und der junge Vogel wird geboren, unterwegs öffnet es seine Augen und unterwegs erhält es seine Flügel. Wenn es endlich die Erde erreicht, begreift es, dass dies nicht sein zuhause ist, dies erfassend, fliegt es zurück dorthin, wo seine Eltern leben. Der Anulvogel kommt nicht herunter, um das junge zurückzubringen – es selbst begibt sich nach Hause, den vorgezeichneten Pfad beschreitend. Viele Vögel leben in dieser Welt, doch sehr wenige von ihnen sind Anulvögel. Vögel wie diese sind rar, und seltener noch sind jene die sich selbst erheben.

# **DIE SCHNECKE UND DER KIRSCHBAUM**

Der Meister wurde einmal gefragt, ob er es nicht manchmal leid sei und sich entmutigt fühle, wenn all seine Mühe kaum Früchte trägt. Da erzählte er die folgende Geschichte: Es war einmal eine Schnecke, die sich an einem nasskalten, grauen und stürmischen Frühjahrestag aufmachte, am Stamm eines Kirschbaumes hinaufzuklettern. Die Spatzen, die überall im Garten saßen, lachten über die Schnecke und zwitscherten: "Du bist ja ein Dummkopf - schau doch, da sind überhaupt keine Kirschen am Baum! Warum machst du dir die Mühe, da hochzuklettern?" Die Schnecke kroch unbeirrt weiter und sagte zu den Spatzen: "Das macht mir nichts - bis ich oben angekommen bin, sind Kirschen dran!"

#### **DIE PARABEL VOM MODERNEN MENSCHEN**

Es war einmal ein Mann, der hielt sich für sehr aufgeklärt. Er war überzeugt, ihm könne niemand etwas vormachen. Eines Tages verirrte er sich in der Wüste. Nach vielen Tagen endlosen Laufens sah er, vor Hunger und Durst halb wahnsinnig, in der Ferne eine Oase. "Lass dich nicht täuschen", sagte er sich, "du weißt genau, dass das eine Luftspiegelung ist. Die Oase existiert gar nicht wirklich, sie ist nur eine Fata Morgana. "Er näherte sich der Oase, doch sie verschwand nicht. Im Gegenteil: er sah Dattelpalmen, sah das Gras, sogar Felsen, zwischen denen ein Quell entsprang. "Sei vorsichtig", warnte er sich wieder selbst. "Das ist alles nur eine Ausgeburt deiner Hungerfantasie." Jetzt hörte er sogar das Wasser sprudeln. "Aha", dachte er sich, "ganz typisch! Eine Gehörhalluzination." Am nächsten Tag fanden ihn zwei Beduinen tot. "Kannst du das verstehen?" sagte der eine. "Die Datteln wachsen ihm doch beinahe in den Mund? Wie ist das möglich?" "Er hat nicht daran geglaubt", antwortete der andere, "er war ein moderner Mensch."

## **KLEIDUNG DES WEGES**

Überliefert wurde, dass ein Mann zu einem Sufi Meister kam und das Derwischgewand tragen wollte. Der Sufi sagte: "Nun da gibt es ein Problem: denn, wenn ein Mann einen Frauenschleier über seinen Kopf wirft, wird er dann zur Frau?" "Nein" sagte jener. "Und wenn eine Frau Männerkleidung anzieht, wird sie dann zum Mann?" "Nein erwiderte er". "So wirst auch du", belehrte ihn der Sufi, "wenn du kein Mensch des Weges bist, durch das Anlegen der Derwischkleidung, keiner werden.

## **DIE RICHTIGE ANTWORT**

Wieder in einer fremden Stadt, schritt Mullah Nasrudin eines Morgens, nachdem er das Bad verlassen hatte, schnell und mit sinnender Miene, als habe er etwas Wichtiges zu tun, durch die Straßen. Zur selben Zeit befand sich der Wali, gefolgt von mehreren Bewaffneten, auf einem Inspektionsgang durch die Stadt. Als er den Eilenden erblickte, kam ihm dieser verdächtig vor. Er rief ihm zu, stehen zu bleiben, und fragte: Wie heißt du?" "Mulla Nasruddin." "Wo bist du geboren?" "In Akschehir." "Wohin gehst du?" "Das weiß ich nicht." "Du musst doch wissen, wohin du gehst?" "Aber in diesem Augenblick weiß ich es nicht." "Freund, du gefällst mir nicht, und wir wollen deine Person einmal näher untersuchen", sagte der Wali und befahl seinen Gehilfen: "He, bringt ihn in den Turm!" "Du siehst, dass ich die reine Wahrheit gesagt habe, edler Wali", sagte der Mulla. "Denn wie konnte ich vor einer Minute noch wissen, dass ich in den Turm gehen würde?" "Ich sehe, du hast Witz, Mulla. Dein Witz rettet dich", antwortete der Wali schmunzelnd. "Du bist frei, gehe, wohin du willst."

## **TÜREN UND GÄNGE**

Ein König baute einst einen großen und herrlichen Palast mit zahllosen Gemächern, aber nur ein Tor war geöffnet. Als der Bau vollendet war, wurde verkündet, es sollten alle Fürsten vor dem König erscheinen, der in dem letzten der Gemächer throne. Aber als sie eintraten, sahen sie: da waren Türen offen nach allen Seiten, von denen führten gewundene Gänge in die Fernen, und da waren wieder Türen und wieder Gänge, und kein Ziel entstand vor dem verwirrten Auge. Da kam der Sohn des Königs und sah, dass all die Irre eine Spiegelung war, und sah seinen Vater sitzen in der Halle vor seinem Angesicht. Er sprach: "Er will gesucht werden, und wie könnte er nicht gefunden werden wollen?"

# **DER MOND**

Eines Tages betrat Nasrudin ein Teehaus und verkündete: "Der Mond ist nützlicher als die Sonne." Man fragte ihn, warum. Er sagte: "Weil wir in der Nacht das Licht nötiger brauchen."

# **DER ESEL UND DIE ZÖLLNER**

Zu einem Weisen kam einer und klagte: Ich suche nun so viele Jahre nach Gott und kann ihn nicht finden. Der Weise sah ihn freundlich an und erzählte: Es war einmal ein Mann namens Nasrudin. Er ging immer hin und her über die Grenze, an verschiedenen Zollstellen, einmal mit einem Esel, einmal auch mit Zweien oder dreien. Auf Eseln transportierte er große Lasten Stroh. Die Zöllner wussten, dass er ein bekannter Schmuggler war, und so durchsuchten sie ihn immer wieder, stachen mit Stöcken in die Strohballen, und manchmal verbrannten sie das Stroh sogar und suchten in der Asche nach dem, was er schmuggelte. Aber sie fanden nichts, und Nasruddin wurde reicher und reicher. Schließlich wurde er alt, zog in ein anderes Land und setzte sich zur Ruhe. Dort begegnete ihm ein früherer Grenzwächter und fragte: "Nasruddin, jetzt könnt Ihr es mir ja sagen. Was habt Ihr geschmuggelt, das wir nie gefunden haben?" Nasrudin lächelte und antwortete: "Esel!" Siehst du, sagte der Weise, so sucht mancher nach Gott, und Gott ist vor seinen Augen.

#### **DAS WILDE TIER**

Ein freundlicher Gastgeber führte uns in die Nähe eines Baumes und dort stießen wir auf einen Löwen. In Sichtweite von ihm zitterten mein Führer und ich, aber der Weise alte Mann ging unbeugsam weiter und wir folgten ihm. Das Wilde Tier - man könnte meinen es stünde unter dem Befehl des höchsten - erhob sich eine kleine Weile bescheiden und setzte sich wieder nieder, während der alte Mann eine Frucht von den niederen Zweigen des Baumes pflückte. Dann hielt er seine Hand voller Datteln ausgestreckt und das Tier kam und nahm sie, wie ein zahmes Haustier; als es fertig gefressen hatte, ging es fort. Wir standen zitternd und uns umschauend da und dachten darüber nach so gut wir konnten, welcher Heldenmut des Glaubens & des Vertrauens in ihm war, und welche Armut des Geistes in uns.

## MÜDER WANDERER

Es war einmal ein Wanderer, der mühselig auf einer scheinbar endlos langen Straße entlang zog. Er war über und über mit Lasten behangen. Ein schwerer Sandsack hing an seinem Rücken, um seinen Körper war ein dicker Wasserschlauch geschlungen. In der rechten Hand schleppte er einen unförmigen Stein, in der linken einen Geröllbrocken. Um seinen Hals baumelte an einem ausgefransten Strick ein alter Mühlstein. Rostige Ketten, an denen er schwere Gewichte durch den staubigen Sand schleifte, wanden sich um seine Fußgelenke. Auf dem Kopf balancierte der er einen halb faulen Kürbis. Bei jedem Schritt, den er machte, klirrten die Ketten. Ächzend und stöhnend bewegte er sich Schritt für Schritt vorwärts, beklagte sein hartes Schicksal und die Müdigkeit, die ihn quälte. Auf seinem Wege begegnete ihm in der glühenden Mittagshitze ein Bauer. Der fragte ihn: "Oh, müder Wanderer, warum belastest du dich mit diesen Felsbrocken?" "Zu dumm", antwortete er, "aber ich hatte sie bisher noch nicht bemerkt. "Darauf warf er die Brocken weit weg und fühlte sich viel leichter. Wiederum kam ihm nach einer langen Wegstrecke ein Bauer entgegen, der sich erkundigte: "Sag, müder Wanderer, warum plagst du dich mit dem halb faulen Kürbis auf dem Kopf und schleppst an Ketten so schwere Eisengewichte hinter dir her?" Er antwortete: "Ich bin sehr froh, dass du mich darauf aufmerksam machst; ich habe nicht gewusst, was ich mir damit antue."Er schüttelte die Ketten ab und zerschmetterte den Kürbis im Straßengraben. Wieder fühlte er sich leichter. Doch je weiter er ging, umso mehr begann er wieder zu leiden. Ein Bauer, der vom Feld kam, betrachtete den Wanderer erstaunt: "Oh, guter Mann, du trägst Sand im Rucksack, doch was du da in weiter Ferne siehst, ist mehr Sand, als du jemals tragen könntest. Und wie groß ist dein Wasserschlauch, als wolltest du die Wüste Kawir durchwandern. Dabei fließt neben dir ein klarer Fluss, der deinen Weg noch weit begleiten wird!" "Dank dir, Bauer, jetzt merke ich, was ich mit mir herumgeschleppt habe." Mit diesen Worten riss der Wanderer den Wasserschlauch auf, dessen brackiges Wasser auf dem Weg versickerte, und füllte mit dem Sand aus dem Rucksack ein Schlagloch. Sinnend stand er da und schaute in die untergehende Sonne. Die letzten Sonnenstrahlen schickten ihm die Erleuchtung: Er blickte an sich herab, sah den schweren Mühlstein an seinem Hals und merkte plötzlich, dass der Stein es war, der ihn so gebückt gehen ließ. Er band ihn los und warf ihn, soweit er konnte, in den Fluss hinab. Frei von seinen Lasten wanderte er leicht wie ein Vogel durch die Abendkühle, um eine Herberge zu finden.

#### **WER HAT DIR DEN WEG GEZEIGT?**

Shibli wurde gefragt: "Wer hat dir den Weg gezeigt?" Shibli antwortete: "Ein Hund. Ich sah ihn, wie er eines Tages am Rande des Wassers stand - halb tot vor Durst. Jedes Mal, wenn er trinken wollte, schrak er vor seinem eigenen Spiegelbild im Wasser zurück, weil er glaubte, einen anderen Hund vor sich zu haben. Schließlich wurde seine Not so groß, dass er alle Furcht beiseite warf und ins Wasser sprang ... woraufhin sich das Spiegelbild auflöste. Der Hund fand, dass das einzige Hindernis zwischen ihm und dem, was er suchte, sich aufgelöst hatte - nämlich er selbst. Genauso verschwand auch das, was mich gehindert hatte, als ich begriff, dass es allein das war, was ich für mein eigenes Ich gehalten hatte. So wurde mir mein Weg offenbart - durch das Verhalten eines Hundes."

# **VERBORGEN**

Bayazid wurde gefragt: Wie erkennt der Mensch, dass er im wahren Wissen angekommen ist? Bayazid sagte: "In dem Augenblick, da er – von Gott unterwiesen – vergeht, bleibt er – ohne Selbst und ohne Schöpfung – auf der Unterlage Gottes. So vergeht er und bleibt, bleibt er und vergeht, stirbt er und lebt, lebt er und stirbt, wird das Verborgene enthüllt und das Enthüllte Verborgen.

#### **DER KAHN**

Herr Keuner ging durch ein Tal, als er plötzlich bemerkte, dass seine Füße im Wasser gingen. Da erkannte er, dass sein Tal in Wirklichkeit ein Meeresarm war und dass die Zeit der Flut herannahte. Er blieb sofort stehen, um sich nach einem Kahn umzusehen und solange er auf einen Kahn hoffte, blieb er stehen. Als aber kein Kahn in Sicht kam, gab er diese Hoffnung auf und hoffte, dass das Wasser nicht mehr steigen möchte. Erst als ihm das Wasser bis zum Kinn ging, gab er auch diese Hoffnung auf und schwamm. Er hatte erkannt, dass er selber ein Kahn war.

# **WAS MACHT ES AUS?**

Ehe Rabbi Mordechai von Neshiz seine Berufung erkannte, betrieb er einen kleinen Handel. Nach jeder Reise, die er unternahm, um seine Waren zu verkaufen, pflegte er ein wenig Geld zurückzulegen, um sich für das Hüttenfest eine Etrogfrucht zu erstehen. Als er mehrere Rubel beisammen hatte, fuhr er in die Kreisstadt und dachte unterwegs unablässig daran, ob es ihm wohl vergönnt sein würde, unter den dort feilgebotenen Paradiesäpfeln den schönsten zu erwerben. Da sah er mitten auf der Straße einen Wasserverkäufer stehen, der um sein gefallenes Pferd jammerte. Er stieg ab und gab dem Mann all sein Geld, dass er sich ein andres kaufe. "Was macht es aus?" sagte er lachend zu sich, als er sich auf den Heimweg wandte, "alle werden den Segen über dem Etrog sprechen, und ich spreche meinen Segen über diesem Pferd." Zu Hause angekommen, fand er eine herrliche Etrogfrucht vor, den ihm Freunde gespendet hatten.

#### SÜNDEN IM KRUG

In Scetis beging ein Bruder einen Fehler. Ein Rat wurde einberufen, zu welchem Vater Moses eingeladen wurde, doch er lehnte es ab dorthin zu gehen. Da sandten die Priester jemanden zu ihm und sagten: "Komm, denn wir alle warten auf dich" So stand er auf und ging. Er nahm einen undichten Krug, füllte ihn mit Wasser und brachte ihn mit. Die anderen kamen heraus ihn zu empfangen und fragten, "Was ist das, Vater?" Der alte Mann sagte zu ihnen, "Meine Sünden sind hinter mir ausgelaufen, so dass ich sie nicht mehr sehe und heute komme ich, um die Fehler eines anderen zu richten." Als sie das hörten sagten sie nichts mehr über den Bruder und vergaben ihm.

# **DIE GRÖSSERE MÜNZE**

An Markttagen stand Mulla Nasrudin häufig auf der Gasse und machte sich zum Narren: Sooft ihm Leute ein großes und ein kleines Geldstück anboten, nahm er das kleinere. Eines Tages sagte ein wohlmeinender Mann zu ihm: "Mulla, du solltest die größere Münze nehmen. Dann wirst du mehr Geld besitzen, und die Leute haben nicht länger Gelegenheit, sich über dich lustig zu machen." - "Das mag stimmen", sagte Nasrudin, "aber wenn ich stets die größere Münze nehme, werden die Leute aufhören, mir Geld zugeben. Denn sie tun es ja nur, um zu beweisen, dass ich verrückter bin als sie. Und dann würde ich überhaupt kein Geld mehr haben."

## **URTEILE**

Ein junger Mann kam zu Dhun-Nun, dem Ägypter. Er behauptete das die Sufis im Irrtum seien, und noch viele andere Dinge mehr. Der Ägypter gab ihm zur Antwort einen Ring, den er sich mit den Worten vom Finger streifte: "Nimm diesen Ring und gehe zu den Marktständen da drüben, sieh zu ob du ein Goldstück dafür bekommen kannst". Er konnte auf dem ganzen Markt keinen Händler finden, der mehr als ein kleines Stück Silber dafür geboten hätte. Der junge Mann kam mit dem Ring zurück. "Und jetzt" sagte Dhun-Nun "geh zu dem Goldschmied, und frage was er zu zahlen bereit ist" Der Goldschmied bot 1000 Goldstücke für das Juwel. Der junge Mann war hoch erstaunt. "Und nun mein Sohn" sagte Dhun-Nun "zu deiner Einschätzung der Sufis: Du verstehst gerade so viel davon, wie die Krämer dort drüben von der Goldschmiedekunst." Wenn du Edelsteine schätzen willst, musst du erst Goldschmied werden."

# **DURCH DIE WÜSSTE**

Ein Meister und sein Schüler ritten auf ihren Kamelen durch die Wüste. Die Reise war lang und beschwerlich. Als sie am späten Abend endlich eine Oase erreichten, sagte der Meister zu seinem Schüler: "Ich bin schon recht alt und jetzt ziemlich erschöpft, also werde ich gleich meine Abendgebete verrichten und mich dann schlafen legen. Kümmere du dich um die Kamele und tränke sie, dann machst du anschließend ebenfalls deine Gebete und legst dich schlafen ..."Gesagt, getan. Am nächsten Morgen, als sie weiter reiten wollten, stellten sie fest, dass die Kamele verschwunden waren. Meister fragte den Schüler: "Was hast du denn gestern mit den Kamelen gemacht?" Der Schüler antwortete: "Nun, ich habe die Kamele getränkt, dann habe ich gebetet und mich dann schlafen gelegt, wie du mir gesagt hast." Der Meister fragte: "Hast du die Kamele denn nicht angebunden?" Der Schüler antwortete: "Aber nein, Meister, das ist doch nicht nötig - du sagst mir doch immer wieder, ich solle auf Allah vertrauen ..." Da lachte der Meister und sagte: "Da musst du mich missverstanden haben - Allah hat keine anderen Augen und Hände als deine... also binde zuerst dein Kamel an, und dann vertraue auf Allah!"

# **DÄMONEN**

"Ich werden Dich aufhängen lassen", sagte ein grausamer und unwissender König zu Nasrudin, "wenn Du mir nicht beweist, dass Du wirklich die außergewöhnliche Wahrnehmungsfähigkeit besitzt, derer man Dich rühmt." Nasrudin entgegnete sofort, er sehe einen goldenen Vogel am Himmel und Dämonen in der Erde. "Erstaunlich", sagte der König, "wie machst Du das bloß?" - "Furcht", entgegnete der Mulla, "ist alles, was man dazu braucht."

# **GELEGENHEIT**

Einst war der Sohn des Weisen verwirrt denn sein Bruder pflegte sich umso mehr zu freuen, je mehr ihn ein anderer schmähte oder verlachte. Er fragte seinen Vater diesbezüglich und er sagte: Dies sind jene Leute, die uns Gelegenheit zur Vervollkommnung geben.

#### **ENTSCHEIDUNG**

Ein Mann betrat ein Dorf und suchte dort den Meister auf, einen alten Weisen. Der Besucher sagte: "Ich versuche eine Entscheidung zu treffen, ob ich hierher ziehen soll oder nicht. Ich frage mich, wie wohl die Nachbarn sind. Kannst du mir etwas über die Leute hier erzählen?" Der Meister verlangte: "Sag mir erst, wie die Leute sind, wo du herkommst." Der Besucher antwortete: "Ach, sie sind allesamt Wegelagerer, Betrüger und Lügner." Und da sagte der Meister: "Weißt du was, die Menschen hier sind vom gleichen Schlag." Der Besucher verließ das Dorf und kehrte nie mehr zurück. Eine halbe Stunde später betrat ein anderer Fremder das Dorf. Er machte den Meister ausfindig und sagte: "Ich frage mich mit dem Gedanken, ob ich hierher, in dieses Dorf, ziehen soll. Kannst du mir etwas über die Menschen sagen, die hier leben?" Wieder bat der Meister: "Erzähl mir erst, welcher Art die Menschen sind, unter denen du bislang gelebt hast." Der Fremde entgegnete: "Ach, sie sind die freundlichsten, sanftesten, mitfühlendsten und liebsten Menschen. Sie werden mir entsetzlich fehlen." Und der Meister sagte: "Von dieser Art sind auch die Menschen in unserem Dorf."

# **DER FLUSS UND DIE WÜSTE**

Ein Fluss wollte durch die Wüste zum Meer. Aber als er den unermesslichen Sand sah, wurde ihm Angst, und er klagte: "Die Wüste wird mich austrocknen, und der heiße Atem der Sonne wird mich vernichten." Da - plötzlich - hörte er eine Stimme, die sagte: "Vertraue dich der Wüste an." Aber der Fluss entgegnete: "Bin ich dann noch ich selber? Verliere ich nicht meine Identität?" Die Stimme aber antwortete: "Auf keinen Fall kannst du bleiben, was du bist." So vertraute sich der Fluss der Wüste an. Wolken sogen ihn auf und trugen ihn über die heißen Sandflächen. Als Regen wurde er am anderen Ende der Wüste wieder abgesetzt. Und aus den Wolken strömte ein Fluss, schöner und frischer als zuvor. Da freute sich der Fluss und sagte: "Jetzt bin ich wirklich ich."

#### **KRAFT DER WORTE**

Eine Geschichte erzählt von einem Weisen, der ein krankes Kind heilte. Er wiederholte einige Worte, dann gab er das Kind seinen Eltern und sagte: "Nun wird es gesund werden." Jemand, der das nicht glauben wollte warf ein: "Wie kann das möglich sein, dass irgendjemand durch ein paar wiederholte Worte geheilt werden kann?" Von einem sanften Weisen Heiler erwartet niemand eine zornige Antwort, doch jetzt drehte er sich zu diesem Mann und entgegnete ihm: "Du verstehst nichts davon. Du bist ein Narr!" Der Mann fühlte sich sehr beleidigt. Sein Gesicht rötete sich, er wurde wütend. Der Weise sagte nun: "Wenn ein Wort die Kraft hat, dich wütend zu machen, warum sollte dann ein Wort nicht auch die Kraft haben zu heilen?"

#### **DAS LEBEN**

Einmal zur Mittagszeit wurde es still am Waldrand. Alles ruhte. Da streckte plötzlich der Buchfink sein Köpfchen hervor und fragte: "Was ist eigentlich das Leben?" Alle waren über diese Frage betroffen: Die Heckenrose entfaltete ihre Knospe und sprach: "Das Leben ist Entwicklung." Der Schmetterling flog von Blume zu Blume und naschte da und dort: "Das Leben ist lauter Freude und Sonnenschein." Die Ameise schleppte einen großen Strohhalm und bemerkte: "Das Leben ist nichts anderes als Mühsal und Arbeit." Der Maulwurf hob den Kopf aus der Erde und brummte: "Das Leben ist ein Kampf im Dunkeln." Hoch oben zog der Adler seine Kreise und frohlockte: "Das Leben ist nur ein Streben nach oben." Mit der Nacht kam auch der Uhu und krächzte in die Stille: "Das Leben heißt die Gelegenheit nutzen, wenn andere schlafen." Es wurde still am Waldesrand. Später kam ein junger Mann, müde vom Tanzen und Trinken: "Das Leben ist ein ständiges Suchen nach Glück und eine lange Kette von Enttäuschungen, wie heute Abend." Dann schlief er ein. Bald aber erwachte die Morgenröte in ihrer Pracht und strahlte: "Das Leben ist stetes Beginnen und Anbruch der Ewigkeit."

#### **ESSEN UM DER LIEBE WILLEN**

Einmal kamen zwei Brüder zu einem Weisen. Es war seine Gewohnheit, nicht jeden Tag zu essen, aber als er sie sah, empfing er sie fröhlich und sagte, "Das Fasten hat seine eigene Belohnung, aber derjenige, der um der Liebe willen isst, erfüllt zwei Gebote: er lässt seinen eigenen Willen zurück und er erfrischt seine Brüder."

## **VOM TRUTHAHN**

Es geschah einmal, dass der Königssohn in Wahnsinn verfiel und behauptete, er sei ein Truthahn. Als Truthahn hatte er den Drang, nackt unter dem Tisch zu sitzen und Krumen und Knochen aufzulesen. Alle Ärzte verzweifelten an der Aufgabe, ihm zu helfen und ihn davon zu heilen. Der König war darüber in großer Sorge. Bis ein Weiser kam und ankündigte: »Ich nehme es auf mich, ihn zu heilen. « Er zog sich ebenfalls nackt aus und setzte sich unter den Tisch neben den Königssohn und pickte mit ihm nach Krumen und Knochen. Der Prinz fragte ihn: »Wer bist du, und was suchst du hier? « Er antwortete: »Und was suchst du hier? « Der Prinz sagte ihm: »Ich bin ein Truthahn. « »Und ich«, sagte der Weise, »bin auch ein Truthahn. « So saßen die zwei dort einige Zeit zusammen, bis sie sich aneinander gewöhnt hatten. Dann, auf ein Zeichen des Weisen, warf man ihnen Hemden hinunter. Da sagte der Truthahn-Weise zum Königssohn: »Du denkst, dass ein Truthahn nicht in einem Hemd gehen kann? Man kann ein Hemd tragen und trotzdem Truthahn sein. « Und beide zogen sich Hemden an. Nach einiger Zeit gab er wieder ein Zeichen, und man warf ihnen Hosen hinab. Und der Weise sagte dem Prinzen: »Du denkst, dass man in Hosen kein Truthahn sein kann? usw.« Bis sie die Hosen und alle anderen Kleidungsstücke angezogen hatten. Und später gab er wieder ein Zeichen, und man reichte ihnen menschliche Nahrung vom Tisch hinunter. Und er sagte ihm: »Du denkst, wenn man gute Speisen isst, sei man schon kein Truthahn mehr? Man kann essen und auch Truthahn sein. « Und sie aßen. Danach sagte er: »Du denkst, dass ein Truthahn unbedingt unter dem Tisch sein muss; man kann als Truthahn auch am Tisch sitzen. « So verfuhr er mit ihm, bis er ihn ganz geheilt hatte.

## **DER ADLER IM HÜHNERHOF**

Ein Mann fand ein Adlerei und legte es in das Nest einer gewöhnlichen Henne. Der kleine Adler schlüpfte mit den Küken aus und wuchs zusammen mit ihnen auf. Sein ganzes Leben lang benahm sich der Adler wie die Küken, weil er dachte, er sei ein Küken aus dem Hinterhof. Er kratzte in der Erde nach Würmern und Insekten. Er gluckste und gackerte. Und ab und zu hob er seine Flügel und flog ein Stück genau wie die Küken. Er lebte ein zufriedenes Leben. Doch eines Tages sah er einen herrlichen Vogel hoch über sich im wolkenlosen Himmel. Anmutig und hoheitsvoll schwebte dieser durch die heftigen Windströmungen, fast ohne mit seinen kräftigen goldenen Flügeln zu schlagen. Der junge Adler blickte ehrfürchtig empor. "Wer ist das?" fragte er seinen Nachbarn. "Das ist der Adler, der König der Vögel", sagte der Nachbar. "Aber rege dich nicht auf. Du und ich, wir sind von anderer Art." Der junge Adler aber wandte erneut den Blick nach oben. Eine seltsame Erregung befiel ihn. Zuerst ganz zaghaft, dann immer aufgeregter und stärker begann er mit seinen Flügeln zu schlagen - und dann passierte es: mit einem markerschütternden Schrei erhob er sich in die Luft und schwebte davon. Er ward auf dem Hühnerhof nie mehr gesehen.

# **GEHEN LERNEN**

Ein Schüler war betrübt. Der Meister kam zu ihm und fragte nach dem Grund. Der Schüler sagte: "Meister, immer, wenn ich denke, ich sei Gott gerade ein Stückchen näher gekommen, rückt er von mir ab." Da sagte der Meister: "Wenn ein Vater sein Kind laufen lehrt, streckt er die Arme aus und leitet es auf sich zu. In dem Moment aber, da das Kind nahe ist und nach ihm greifen will, rückt er ein Stück zurück und streckt die Arme wieder aus."

## GASTGEBER AM RAND DER WÜSSTE

Es wurde von einem alten Weisen gesagt, dass er in Syrien, an einem Weg nahe der Wüste verweilte. Seine Arbeit war es, wann immer ein Mönch aus der Wüste kam, ihm mit all seinem Herzen Erfrischung zu geben. Nun kam eines Tages ein Eremit und er bot ihm Erfrischung an. Der Eremit wollte diese nicht annehmen und sagte, er faste. Erfüllt von Sorgen sagte da der Weise zu ihm, "Verschmähe deinen Diener nicht, ich bitte dich, verschmähe mich nicht, aber lass uns zusammen beten. Sieh zu dem Baum der hier steht, wir wollen dem Anliegen desjenigen von uns folgen, dem er sich zuneigt, wenn er unter ihm betet." So kniete der Eremit nieder zum Gebet und nichts geschah. Dann kniete sich der Gastgeber nieder und auf einmal beugte sich der Baum in seine Richtung. Durch dieses gelehrt, dankten sie Gott.

# **GRENZENLOS**

"Höre diesem einen Wort von mir zu" sprach Kabir: "Es gibt einen Weg heraus aus dieser Welt der Täuschung: Erkenne die Seele, was es auch kostet. "Oh was ist das für ein wundervoller Lotus, der im Herzen des drehenden Universums blüht? Nur wenige reine Seelen wissen um seine wahre Freude. Tauche Du ein in diesen Ozean der Süße: Dann werden alle Fehler des Lebens und des Todes fort fliehen. Überall um ihn herum ist Musik und dort nimmt das Herz teil an der Freude des unendlichen Meeres. Dort fällt der rhythmische Schlag des Lebens und des Todes in sich zusammen: Entzückendes Wohlbehagen überall und der ganze Raum ist durchstrahlt von Licht. Dort erklingt ungezupfte Musik; es ist die Musik der Liebe aus den drei Welten. Dort brennen Millionen Sonnen und Monde. Dort schlägt die Trommel und der Liebende bewegt sich im Rhythmus der Musik. Dort erklingen Liebeslieder, es regnet Licht in Schauern, und der Verehrer ist entzückt vom Kosten des himmlischen Nektars. Schau auf das Leben und den Tod, es ist keine Trennung zwischen ihnen; die rechte Hand und die linke Hand sind ein und dasselbe. Dort ist der weise Mann sprachlos. Ich hatte meinen Platz auf dem der Selbstgelassenheit. Ich habe getrunken aus dem Becher des Unbeschreiblichen. Ich habe den Schlüssel der Mysterien gefunden. Ich habe die Wurzel der Vereinigung erreicht. Wandernd ohne Spur kam ich in das sorgenlose Land. Mühelos kam die Barmherzigkeit des Höchsten über mich. Sie haben über ihn gesungen als endlos und unerreichbar. Es ist die Barmherzigkeit des wahren Lehrers, die mich das Unbekannte sehen ließ. Ich habe von Ihm gelernt, wie man ohne Füße gehen, ohne Augen sehen, ohne Ohren hören, ohne Mund trinken und ohne Flügel fliegen kann. Ich brachte den Durst für das Unendliche mit und ich war gekommen für ein Treffen mit Ihm. Hörst du seine Worte nicht?

# **GÖTTLICHE LIEBE**

Einst wurde der Meister von einem Schüler gefragt:

"Ich glaube, dass die Liebe immer dieselbe ist, ob menschlich oder göttlich. Ist das wahr?" Der Meister sprach: Nein, mein junger Freund, menschliche Liebe und göttliche Liebe sind zwei völlig verschiedene Dinge. Wenn ich dir fünfzehn Cent gebe und du gibst mir dafür ein Bonbon, dann nennt man das menschliche Liebe. In dieser Liebe, diesem Geben ist eine Berechnung, eine Absicht enthalten, ich gebe dir um etwas zu bekommen. In göttlicher Liebe wartest du nicht auf meine fünfzehn Cent. Du gibst mir ein Bonbon freudig und aus eigenem Antrieb, ohne dafür eine Gegenleistung zu wollen. Die Eigenschaft des Göttlichen ist bedingungsloses Geben, bedingungslose Liebe. Wisse dass diese Liebe sich nur bei völliger Selbstlosigkeit entfalten kann. Wenn die Möglichkeit zu geben die dir erscheint, Belohnung genug ist, wenn das Geben selbst die Belohnung ist, dann ist es göttlich Liebe.

## **DAS SCHLIMMSTE**

Der Baalschem Tov fragte: "Was ist die schlimmste Tat des Ego ?" Und Er antwortete: "Wenn der Mensch vergisst, dass er der Sohn des Königs ist."

#### **DIE KUH UND DIE NACHTIGAL**

An einem milden Frühlingstag spazierte Mulla Nasruddin einmal auf einer Wiese und gelangte zu einem Gatter, in dem eine Kuh eingepfercht war, über ihm aber flog eine Nachtigall. Er sinnierte nun darüber, wie hart und ungerecht es doch oft auf der Welt zuginge. Die große Kuh, urteilte er, müsse sich mit einem so engen Raum begnügen, während der kleinen Nachtigall der ganze unermessliche Weltenraum zur Verfügung stünde. Da ließ die Nachtigall etwas fallen, das genau die Nase des Philosophen traf. Erschreckt nahm er sein Taschentuch, wischte die unerbetene Spende ab und dachte bei sich: "Nein, es scheint doch alles gerecht zuzugehen. Denn bedenke, Mulla, wenn das jetzt die Kuh gewesen wäre?"

## DAS VERSTECKSPIEL

"Rabbi Baruchs Enkel, der Knabe Jechiel, spielte einst mit einem andern Knaben Verstecken. Er verbarg sich gut und wartete, dass ihn sein Gefährte suche. Als er lange gewartet hatte, kam er aus dem Versteck; aber der andere war nirgends zu sehen. Nun merkte Jechiel, dass jener ihn von Anfang an nicht gesucht hatte. Darüber musste er weinen, kam weinend in die Stube seines Großvaters gelaufen und beklagte sich über den bösen Spielgenossen. Da flossen Rabbi Barach die Augen über, und er sagte: "So spricht Gott auch. Ich verberge mich, aber keiner will mich suchen."

#### **ZEICHEN AUF DEM WEG**

Ein Mann schickte seine beiden Söhne, Tambu und Rafiki hinaus ins Grasland, um sich in den Dörfern umzusehen. Er gab ihnen den Auftrag: "Hinterlasst Zeichen auf eurem Weg!" Die beiden Söhne gehorchten dem Vater und gingen hinaus ins Grasland. Nach wenigen Schritten schon begann Tambu Zeichen auf seinen Weg zu machen. Er knüpfte einen Knoten ins hohe Grasbüschel, dann ging er ein Stück weiter und knickte einen Zweig von einem Busch. Dann knüpfte er wieder Knoten ins Grasbüschel. So war der ganze Weg, den er ging, voller Zeichen. Aber er zog sich von allen Menschen zurück und sprach mit niemandem. Ganz anders verhielt sich sein Bruder Rafiki. Er machte keine Zeichen am Weg. Aber im ersten Dorf setzte er sich zu den Männern im großen Haus, hörte zu, aß und trank mit ihnen und erzählte aus seinem Leben. Im nächsten Dorf schloss Rafiki Kontakt mit einem Jungen, der ihn zu seiner Familie mitnahm. Im dritten Dorf bekam Rafiki von einem Mädchen bei der sengenden Hitze einen kühlen Trunk angeboten und durfte das Dorffest mit-feiern. Tambu bekam von alledem nichts mit; er hatte Arbeit mit seinen Grasbüscheln und geknickten Zweigen. Als die beiden Brüder nach ihrer Heimkehr dem Vater von ihren Erlebnissen erzählten, machte er sich mit ihnen auf denselben Weg. Überall wurde Rafiki mit seinem Vater herzlich aufgenommen - Tambu aber kannte kein Mensch. "Ich verstehe nicht, warum mich keiner kennt", sagte Tambu, "alle sind zu Rafiki freundlich, der nichts anderes getan hat, als geguckt; kein einziges Grasbüschel hat er geknüpft und wird von allen gekannt und geehrt." Da sagte der Vater: "Es gibt noch andere Zeichen als Grasbüschel, mein Kind: Das sind Zeichen, die ein Mensch in den Herzen anderer Menschen hinterlässt, wenn er zu ihnen geht, mit ihnen spricht und ihnen seine Freundschaft zeigt. Solche Zeichen in den Herzen der Menschen bleiben, wenn die Grasbüschel längst von Tieren gefressen oder vom Wind weggetragen sind." Da sagte Tambu: "Ich will auch lernen, solche Zeichen auf meinem Weg zu hinterlassen wie Rafiki."

# **DER BESTE FREUND IN DER NACHT**

Als Mulla Nasrudin in Brussa zu Besuch war, ging er eines Nachts in die Stadt und irrte hier im Dunkeln mit der Absicht umher, irgendeinen lustigen Streich auszuführen. Hierbei wurde er vom Nachtwächter überrascht, der ihn kraft seines Amtes anhielt. "Mulla Effendi", sagte er, "weißt du nicht, dass alle Leute zu dieser späten Stunde zu Hause sein müssen? Was läufst du denn da mitten in der Nacht umher?" "Mir ist mein bester Freund, in dessen Gesellschaft ich mich befand, entflohen. Jetzt bin ich unterwegs, ihn zu suchen." "So. Und wer ist das?", fragte der Nachtwächter. "Der Schlaf!", antwortete der Mulla.

#### **TEESTUNDE**

Einmal wurde ein Meister nach dem Weg der Weisheit gefragt. Doch statt auf den Rat des Meisters zu hören, war der Besucher die ganze Zeit damit beschäftigt, von seinen Sorgen und Schwierigkeiten zu erzählen. Schließlich kam die Teestunde, und der Meister begann einzuschenken. Er goss die Schale des Besuchers bis zum Rande voll und hätte nicht mit dem Einschenken aufgehört, wenn ihm sein Besucher nicht in den Arm gefallen wäre. "Was tut ihr da, Meister", rief er, "seht ihr denn nicht, dass die Schale voll ist?" "Ja, sie ist voll", sagte der Meister, "und auch du bist bis zum Rand angefüllt mit Sorgen und Schwierigkeiten. Wie soll ich dir Weisheit einschenken, wenn du mir keine leere Schale reichst?"

# **DER OZEAN**

Ein junger Fisch schwamm irgendwo im Ozean. Als er auf einen anderen Fisch traf, fragte er ihn: "Entschuldige bitte, Du bist so viel älter und erfahrener als ich, vielleicht kannst Du mir weiterhelfen. Sag mir doch, wo ich die Sache finden kann, die man Ozean nennt? Ich habe bisher überall vergeblich danach gesucht." "Der Ozean", sagte der ältere Fisch, "ist das, worin Du jetzt gerade schwimmst." "Das? Aber das ist doch nur Wasser. Ich suche doch den Ozean!" rief der junge Fisch enttäuscht und schwamm davon, um anderswo weiter zu suchen.

## **DER SUCHER**

Es war einmal ein Suchender. Er suchte nach einer Lösung für sein Problem, konnte sie aber nicht finden. Er suchte immer heftiger, immer verbissener, immer schneller und fand sie doch nirgends. Die Lösung ihrerseits war inzwischen schon ganz außer Atem. Es gelang ihr einfach nicht, den Suchenden einzuholen, bei dem Tempo, mit dem er hin und her raste, ohne auch nur einmal zu verschnaufen oder sich umzusehen und inne zu halten. Eines Tages brach der Suchende mutlos zusammen, setzte sich auf einen Stein, legte den Kopf in die Hände und wollte sich eine Weile ausruhen. Die Lösung, die schon gar nicht mehr daran geglaubt hatte, dass der Suchende einmal anhalten würde, stolperte mit voller Wucht über ihn! Und er fing auf, was da so plötzlich über ihn hereinbrach und entdeckte erstaunt, dass er seine Lösung in Händen hielt.

#### **MACHT DOCH NICHTS**

Der Meister trägt ganz zerrissene Kleidung. Als ein Schüler ihn in der Stadt diesbezüglich anspricht erhält er die Antwort: »Macht doch nichts, hier kennt mich doch keiner. «Als der Schüler den Meister in seinem kleinen Heimatdorf in derselben Aufmachung wieder trifft und nochmals deshalb anspricht, sagt der Meister: »Macht doch nichts, hier kennt mich doch jeder. «

## **DER EILIGE**

Der Rabbi sah einen auf der Straße eilen, ohne rechts und links zu schauen. "Warum rennst du so?" fragte er ihn. "Ich gehe meinem Erwerb nach", antwortete der Mann. "Und woher weißt du", fuhr der Rabbi fort zu fragen, "dein Erwerb laufe vor dir her, dass du ihm nachjagen musst? Vielleicht ist er dir im Rücken, und du brauchst nur innezuhalten, um ihm zu begegnen, du aber fliehst vor ihm."

#### DAS AUSSEN IST NUR EIN VORWAND

El Mahdi Abbassi erklärte, dass es nachweislich im Menschen etwas gäbe, woran jeder Versuch, ihm zu helfen, scheitern könne. Da ihm einige Leute diese Theorie nicht glaubten, versprach er ihnen, einen konkreten Beweis dafür zu liefern. Die Sache war längst vergessen, als El Mahdi einen Mann anwies, einen Sack Gold auf die Mitte einer Brücke zu legen; einen anderen sandte er zu einem bankrotten Schuldner, der sich an das eine Ende der Brücke stellen und sie dann überqueren sollte. Abbassi wartete mit seinen Augenzeugen am anderen Ende der Brücke. Als der Mann bei ihnen ankam, fragte ihn Abbassi: Was hast du auf der Mitte der Brücke gesehen? "Nichts" antwortete der Mann. "Wie ist das möglich?", fragte Abbassi. Der Mann erwiderte: "Als ich die Brücke betrat, dachte ich mir, dass es lustiger wäre, die Strecke mit geschlossenen Augen zurück zu legen. Und das tat ich auch …"

## **DER SKORPION**

Der Heilige meditiert am Ufer eines Flusses. Als er seine Augen öffnet, sieht er den Skorpion, der ins Wasser gefallen ist und um sein Leben zappelt. Von Mitleid erfüllt schöpft er den Skorpion mit der bloßen Hand aus dem Fluss, der aber bedankt sich mit einem schmerzhaften Stich und huscht in Deckung davon. Am nächsten Tag sitzt der Heilige wieder am Fluss und übt sich in Versenkung, als es abermals im Wasser plätschert, weil der Skorpion hineingefallen ist und um sein Leben zappelt. Der Meister öffnet sanft die Augen und streckt die Hand aus, um das Tierchen herauszuheben. Das sticht ihn schmerzhafter als am Tag zuvor und huscht in Deckung davon. Tags darauf sitzt der Heilige wie immer am Fluss und meditiert. Natürlich fällt der Skorpion zum dritten Mal ins Wasser, strampelt um sein Leben und der Gottsucher streckt die geschwollene Hand dennoch wieder aus, um das Tier zu retten - da tritt der Fischer hinzu, der in der Nähe seinen Angelplatz hat. "Meister, warum helft ihr dieser elenden Kreatur immer wieder", ruft er erregt, "die euch doch nur übel zusetzt mit ihren Stichen! "Der Heilige blickt ihn verwundert an: "Jeder folgt seiner eigenen Natur. Es liegt in der Natur des Skorpions zu stechen. Und es liegt in meiner Natur, zu helfen."

#### **DIE EINWEISUNG**

Immer wenn ein neuer Schüler zum Meister kam, um bei ihm zu lernen, setzte sich der Meister mit ihm zusammen auf den Boden und stellte ihm einige Fragen. "Weißt du, wer der einzige Mensch ist, der dich im ganzen Leben nie verlassen wird?" fragte er den Neuankömmling. "Nein Meister, wer ist es?" "Du." "Und kennst du die Antwort auf jede Frage, die dir je einfallen wird?" fragte der Meister weiter. "Nein, ich weiß es nicht. Wie lautet sie?" "Du." Und kannst du die Lösung aller deiner Probleme ahnen?" fragte der Meister als letztes. "Nein Meister, ich gebe auf." "Du selbst bist es"!

# **VOM MUT EINE PROBE ZU WAGEN**

Ein König stellte für einen wichtigen Posten den Hofstaat auf die Probe. Kräftige und weise Männer umstanden ihn in großer Menge. "Ihr weisen Männer", sprach der König, "ich habe ein Problem, und ich möchte sehen, wer von euch in der Lage ist, dieses Problem zu lösen." Er führte die Anwesenden zu einem riesengroßen Türschloss, so groß, wie es keiner je gesehen hatte. Der König erklärte: "Hier seht ihr das größte und schwerste Schloss, das es in meinem Reich je gab. Wer von euch ist in der Lage, das Schloss zu öffnen?" Ein Teil der Höflinge schüttelte nur verneinend den Kopf. Einige, die zu den Weisen zählten, schauten sich das Schloss näher an, gaben aber zu, sie könnten es nicht schaffen. Als die Weisen dies gesagt hatten, war sich auch der Rest des Hofstaates einig, dieses Problem sei zu schwer, als dass sie es lösen könnten. Nur ein Wesir ging an das Schloss heran. Er untersuchte es mit Blicken und Fingern, versuchte, es auf die verschiedensten Weisen zu bewegen und zog schließlich mit einem Ruck daran. Und siehe, das Schloss öffnete sich. Das Schloss war nur angelehnt gewesen, nicht ganz zugeschnappt, und es bedurfte nichts weiter als des Mutes und der Bereitschaft, dies zu begreifen und beherzt zu handeln. Der König sprach: "Du wirst die Stelle am Hof erhalten, denn du verlässt dich nicht nur auf das, was du siehst oder was du hörst, sondern setzt selber deine eigenen Kräfte ein und wagst eine Probe."

#### **SALZ IST NICHT WOLLE**

Eines Tages wollte Nasrudin eine Eselsladung Salz zum Markt bringen und trieb den Esel durch den Fluss. Das Salz löste sich auf. Nasrudin war ärgerlich über den Verlust seiner Ladung, der Esel aber ausgelassen wegen der Erleichterung. Als er das nächste Mal denselben Weg ging, hatte er eine Ladung Wolle. Nachdem der Esel den Fluss durchquert hatte, war die Wolle gänzlich durchweicht und sehr schwer, und der Esel schwankte unter der nassen Last. "Ha ha" rief Nasrudin, "du hast dir wohl eingebildet, jedes Mal so leicht davonzukommen, wenn du durchs Wasser gehst, nicht wahr!?"

## **DIE WAHRHEIT**

Als Nasruddin am Hof Timurs lebte, beklagte sich dieser eines Tages, seine Untertanen würden nicht redlich mit der Wahrheit umgehen. "O großer Herrscher", sagte der Mulla, "es gibt eben die eine Wahrheit und die andere Wahrheit. Die Menschen müssen erst üben, mit der echten Wahrheit umzugehen, bevor sie die relative Wahrheit anwenden können, aber sie versuchen es immer andersherum. Folglich nehmen sie es mit der Wahrheit, die wir Menschen geschaffen haben, nicht so genau, denn sie wissen intuitiv, dass sie nur Erfindung ist." "Eine Sache muss entweder wahr oder unwahr sein", entgegnete ihm Timur. "Ich werde die Leute so lange dazu zwingen, die Wahrheit zu sagen, bis sie sich daran gewöhnt haben, sich nur nach ihr zu richten." Nun wurden Galgen vor den Toren der Stadt aufgestellt, an denen ein hoher Gefolgsmann aus Timurs Garde Wache hielt. Jedem, der die Stadt betreten wollte, wurde verkündet, dass er zunächst eine Frage des Wachhabenden mit der Wahrheit beantworten musste. Mulla Nasruddin begab sich vor das Stadttor und meldete sich dort gleich, um die erste Frage zu beantworten. "Wohin gehst du?", fragte der Soldat. "Wenn du nicht die Wahrheit sagst, wirst du sofort aufgehängt." "Ich gehe zu diesem Galgen, um daran aufgehängt zu werden", teilte ihm der Mulla mit. "Das glaube ich dir nicht!", bekam er zur Antwort. "Nun, wenn ich gelogen habe", sagte er, "dann hängt mich doch auf." "Aber dadurch würde ich ja das, was du geantwortet hast, zur Wahrheit machen." "Genau", stimmte ihm der Mulla zu, "und zwar zu deiner Wahrheit."

# **DER RECHTE WEG**

In der Nähe von Lubawitsch lebte ein Weiser, der seine Tochter mit einem sehr begabten Schüler verheiratet hatte. Der stolze Schwiegervater versprach, für die Jungvermählten zu sorgen, damit der junge Mann sich ganz seiner Lehre widmen könne. Doch nach einiger Zeit geriet der vielversprechende junge Gelehrte in schlechte Gesellschaft. Er vernachlässigte seine inneren Studien und kam vom rechten Weg ab. Mit großer Mühe überredete der enttäuschte Schwiegervater den jungen Mann, Rabbi Menachem Mendel, den dritten Lubawitscher Rabbi, aufzusuchen. "Sag mir", wandte der Rebbe sich an das junge Genie, dessen neue Interessen auch Pferderennen einschlossen, "was ist an einem schnellen Pferd so großartig? Nehmen wir an, es ist fünfmal so schnell wie ein normales Pferd - aber wenn es den falschen Weg wählt, entfernt sich sein Reiter immer weiter vom Ziel, und zwar fünfmal so schnell!" "Ihr habt Recht", sagte der junge Mann. "In diesem Fall wird die Schnelligkeit zum Nachteil." Die nächsten Worte des Rebbe drangen dem jungen Mann ins Herz: "Aber vergiss auch nicht: Sobald das schnelle Pferd merkt, dass es vom rechten Weg abgewichen ist, kann es viel schneller als seine schwächeren Brüder auf diesen Weg zurückkehren."

#### **DER ASKET UND DIE MAUS**

Es war einmal ein Asket. Der saß schon seit Wochen meditierend in einer Höhle. Eines Tages kam eine kleine Maus vorbei und begann damit, am Schuh des Asketen zu nagen. Ärgerlich löste er sich aus der Meditation und fragte: "Warum störst du mich, Maus?" "Ich habe Hunger", sprach die Maus. "Du dummes Tier! Ich suche die Einheit mit Gott und du störst mich wegen deines Hungers. Verschwinde." Da fragte die Maus: "Wie willst du dich wohl mit Gott vereinen, wenn du nicht einmal mit mir einig wirst?"

#### **SCHICKSAL**

Nasrudin wurde einmal gefragt, was denn Schicksal sei. Er sagte: "Was Du "Schicksal" nennst, ist bloß Annahme. Du nimmst an, dass etwas Gutes oder Schlechtes geschehen wird. Das tatsächliche Ergebnis nennst Du dann "Schicksal."

## **DIE BEIDEN BRÜDER**

Im Dorf lebten einmal zwei Brüder in Eintracht. Sie bebauten zusammen ganz fleißig den geerbten Acker. Bei der Ernte brachten sie das Getreide ein und teilen es sich zu gleichen Teilen. An einem Herbsttag machte sich der jüngere, noch ledige Bruder Gedanken über seinen älteren, verheirateten mit Kindern und empfand am Ende die gleiche Teilung der Ernte ungerechtfertigt. So nahm er in der Nacht einige Garbenbündel aus seinem Speicher und lagerte sie heimlich in der Kornkammer seines Bruders. Andererseits war der ältere Bruder der Meinung, dass die Getreidehalbierung falsch sei, da er schon eine sichere Familie gegründet habe und sein jüngerer, noch lediger Bruder für eine baldige Heirat mehr brauche. Aus diesem Grund trug er nachts ebenfalls einen Haufen Getreidegarben aus seinem Lager zum anderen. Am nächsten Tag fanden jedoch die beiden Brüder die gleiche Anzahl der Garbenbündel wie zuvor in ihren eigenen Speichern. Deshalb wiederholt jeder den nächtlichen Getreidetransport. Am nächsten Morgen änderte sich wiederum die jeweilige Anzahl der Bündel nicht. In der dritten und vierten Nacht trugen die beiden Brüder die Bündel zum anderen und trafen sich letzten Endes auf dem Weg. So überzeugten sie sich von ihrer gegenseitigen engen Bruderschaft und warfen sich zu Tränen gerührt in die Arme.

## **DER BESUCH DES SULTANS**

Ein großes Ereignis stand bevor: der Sultan persönlich wollte in Nasrudin Hodschas Stadt kommen. Der Hodscha war unsicher, wie der sich in Gegenwart des Herrschers verhalten sollte. Einer der Beamten des Königs unterwies ihn, wie er auf die üblichen Fragen des Sultans antworten sollte. Der Sultan würde zunächst fragen, wie lange Nasreddin schon in der Stadt lebte und wie viele Jahre er studiert hätte. Nasrudin Hodscha lernte seine Antworten auswendig, aber der Sultan stellte die Fragen in anderer Reihenfolge: "Wie viele Jahre hast du studiert?" 38 Jahre, oh Sultan", antwortete der Hodscha. "Wie alt bist du denn?" "Dreizehn Jahre", erwiderte Nasrudin. "Wie kann denn das möglich sein? Bist du verrückt, oder bin ich es?" Auf diese unerwartete Frage hin überlegte Nasrudin Hodscha nur kurz, bevor er antwortete "Wir sind beide verrückt, aber jeder auf eine andere Art und Weise!"

# **EIN GRASHALM SAGTE ZU EINEM BLATT**

Ein Grashalm sagte zu einem Blatt im Herbst: « Du machst solchen Lärm, wenn du fällst! Du störst meine Winterträume.» Das Blatt antwortete ungehalten: «Du bist von niedriger Herkunft und hast dich nie über deine Niedrigkeit erhoben, griesgrämiges, stummes Ding. Du lebst nicht in den höheren Sphären und hast von Musik keine Ahnung.» Dann legte sich das Blatt auf die Erde und schlief ein. Als der Frühling kam, erwachte es wieder - und war ein Grashalm. Als es Herbst wurde, die Zeit für den Winterschlaf nahte und in den Lüften die Blätter fielen, murmelte es: «O diese Blätter im Herbst! Sie machen so einen Lärm! Sie stören meine Winterträume.»

# **VERLASSEN**

"Gott, warum hast du mich verlassen?" "Ich habe dich nicht verlassen. Ich bin immer bei dir. Hier, sieh deine Fußspuren und dahinter meine." "Ja, das sehe ich. Aber hier, schau her, wo es mir besonders schlecht ging, da ist nur eine einzige Fußspur zu sehen." "Ja, da ist nur eine Fußspur zu sehen, denn da habe ich dich getragen."

#### **DER GRANATAPFEL**

Als ich einst im Herzen eines Granatapfels wohnte» hörte ich einen Samen sagen: «Eines Tages werde ich ein Baum sein, der Wind wird in meinen Zweigen rauschen, die Sonne wird sich in meinem Laub spiegeln, und zu allen Zeiten des Jahres werde ich stark und schön sein.» Darauf sagte ein anderer Samen: «Als ich so jung war wie du, hatte ich auch solche Wünsche. Mittlerweile habe ich gelernt, die Dinge zu gewichten, und eingesehen, dass meine Hoffnung eitel war.» Auch ein dritter Samen sagte: "Ich sehe nichts in uns, das eine so große Zukunft verspricht.» Ein vierter sagte: «Aber was ist das für ein Leben, ohne Hoffnung auf eine größere Zukunft!» Darauf ein fünfter: «Warum streiten wir uns darüber, was wir einst sein werden, wissen wir doch nicht einmal, was wir sind.» Ein sechster: «Was wir sind, das werden wir auch bleiben.» Ein siebenter sagte: "Ich habe eine ganz klare Vorstellung, wie alles kommen wird, aber ich kann sie nicht in Worte fassen.» Dann sprach ein achter Samen - und ein neunter - und ein zehnter - und dann viele - und schließlich alle, bis ich in dem Stimmengewirr nichts mehr unterscheiden konnte. "Noch am selben Tag übersiedelte ich in das Herz einer Quitte. Dort gibt es weniger Samen, und die sind recht schweigsam."

# **GEHEN OHNE KRÜCKEN**

Einst verletzte ein Mann sein Bein und musste mit Krücken gehen. Diese Krücken erwiesen sich als sehr nützlich, nicht nur zum Laufen, sondern auch noch für manch andere Zwecke. Daher brachte er seiner ganzen Familie bei, ebenfalls auf Krücken zu gehen, und allmählich gewöhnten sich alle an Krücken als gewöhnliche Gebrauchsgegenstände - bald wollte jeder eine haben. Einige Krücken waren aus Elfenbein, andere mit Gold verziert. Es wurden Schulen eröffnet, die den Leuten beibrachten, wie man auf Krücken lief, und es entstanden Fakultäten, die sich mit den höheren Aspekten dieser Wissenschaft beschäftigten. Da fingen ein paar Leute - einige wenige - wieder an, ohne Krücken zu laufen. Daraus entstand ein großer Skandal, und man erklärte es für absurd. Wie konnte man nur die vielen nützlichen Seiten der Krücken übersehen? Einige der Rebellen verteidigten sich und wurden entsprechend bestraft. Sie versuchten zu demonstrieren, dass Krücken nur manchmal, wenn es nicht anders ging, einen Zweck erfüllten, und dass die vielen anderen Zwecke, für die man Krücken gebrauchte, auch von anderen Werkzeugen erfüllt werden konnten. Kaum jemand hörte auf sie. Um die eingefahrenen Vorurteile zu widerlegen, begannen einige von den Leuten, die ohne Krücken gehen konnten, sich völlig anders zu bewegen, als es üblich war. Aber selbst das überzeugte nur verschwindend wenige. Als es offensichtlich war, dass ein paar Menschen tatsächlich ohne Krücken gehen konnten, obwohl seit Generationen nur Krücken gebraucht worden waren, strengte sich die Mehrheit an zu beweisen, dass Krücken unersetzlich waren. "Nehmt z.B. diesen Mann hier", sagten sie und griffen sich irgendeinen heraus, "und lasst ihn einmal ohne Krücken gehen. Seht ihr? - er kann es nicht." "Aber wir gehen doch ohne Krücken", sagten die Fußgänger. "Das ist nicht wahr, das bildet ihr euch nur ein", sagten die Krüppel, denn inzwischen wurden sie allmählich auch blind, weil sie ihre Augen nicht gebrauchen wollten.

# **EIN FREUND DES LACHENS UND SCHERZENS**

Ein Meister hatte einst zwei Schüler. Während der eine Schüler sich eifrig mit den ihnen vom Meister gestellten Aufgaben und Übungen mühte, nahm der andere Schüler es damit nicht so genau. Er war mehr dem Leben zugewandt und ein Freund des Lachens und Scherzens. Eines Tages ging der Meister in den Wald. Dort sah er von weitem den ersten Schüler tief in Meditation versenkt. Dieser spürte das Herannahen des Meisters, schlug die Augen auf und fragte: Meister, wie viel Leben benötige ich noch, bis ich erleuchtet bin? Der Meister schaute ihn an und sagte: Noch etwa zwei bis drei Leben. Zwei bis drei Leben, seufzte der erste Schüler und versenkte sich enttäuscht wieder in die Meditation. Währenddessen kam der zweite Schüler heran. Er hatte mitbekommen, was der erste Schüler gefragt hatte und fragte nun seinerseits den Meister, wie viel Leben er denn bis zur Erleuchtung benötigen würde. Der Meister schaute ihn lange prüfend an und sagte dann: Noch etwa 1000 weitere Leben. Noch 1000 weitere Leben, jubelte der zweite Schüler, während er in den Wald davon tänzelte, und zugleich ward er erleuchtet.

# ICH WILL ES DIR AN EINEM BEISPIEL ERKLÄREN

Ein Rabbi wurde gefragt, worin die Weisheit des Talmuds bestehe. "Ich will es dir an einem Beispiel erklären", sagte der Rabbi. "Zwei Männer fallen durch einen Schornstein. Der eine bleibt sauber, der andere ist voller Ruß. Welcher wäscht sich? "Der voller Ruß natürlich." "Falsch! Der Saubere wäscht sich. Er sieht, dass der andere voller Ruß ist, und glaubt, er sei es auch. Der Rußige dagegen hält sich für sauber, weil er sieht, dass der andere sauber ist. Weiter! Die beiden fallen ein zweites Mal durch den Schornstein. Einer kommt rußig heraus, der andere sauber. Welcher wäscht sich?" "Der Saubere. "Nein, beide. Der Rußige sieht (an sich), dass er rußig ist, also wäscht er sich. Der Saubere aber sieht den rußigen, hält sich ebenfalls für rußig und wäscht sich auch. Aber weiter! Die beiden fallen wieder durch den Schornstein. Welcher wäscht sich?" "Beide? Wieder falsch. Keiner von beiden! Der Saubere sieht, dass er sauber ist, und braucht sich nicht zu waschen. Der Rußige aber sieht, dass der andere sauber ist, hält sich auch für sauber und wäscht sich nicht. Aber es geht noch weiter! Wieder fallen beide durch den Schornstein. Welcher wäscht sich? "Ich weiß es nicht." Der Rußige natürlich! Weshalb sollte sich denn der Saubere waschen! Der Rußige aber sieht doch, dass er rußig ist, und wäscht sich. Aber damit sind wir noch nicht fertig! Denn wieder fallen beide durch den Schornstein. Welcher wird sich waschen? "Also gut ... nur der Rußige!" "Eben nicht. Hat man je gehört, dass von Zweien, die durch denselben Schornstein fallen, der eine rußig wird und der andere sauber bleibt? - Siehst du, das ist Talmud."

#### **UNRECHT**

Ein Mönch tritt in ein Teehaus ein und verkündet: "Mein Meister hat mich gelehrt zu verbreiten, dass die Menschheit solange nicht das Stadium der Vollkommenheit erreichen wird, bis der, dem kein Unrecht geschah, über ein Unrecht genauso empört ist, wie derjenige, dem ein Unrecht geschah." Für einen Augenblick ist die ganze Versammlung beeindruckt. Dann spricht Nasrudin: "Mein Lehrer lehrte mich, dass überhaupt niemand über irgendwas empört sein sollte, ehe er nicht sicher ist, dass das vermeintliche Übel auch tatsächlich ein Übel ist - und nicht eine verkleidete Segnung!"

# **WASSER VOM BRUNNEN**

Ein Zen-Meister war gerade dabei, Wasser vom Brunnen zu holen, und ein Anhänger, der von ihm gehört hatte und weit gereist war, um ihn zu sehen, fragte ihn: "Wo kann ich so-und-so antreffen, den Meister dieses Klosters?" Er dachte, dieser Mann sei ein Diener, da er Wasser vom Brunnen holte - man trifft keinen Buddha, der Wasser vom Brunnen holt, man trifft keinen Buddha, der den Boden putzt. Der Meister lachte und sagte: "Ich bin derjenige, den du suchst." Der Anhänger konnte es nicht glauben. "Ich habe viel von dir gehört, doch ich kann mir nicht vorstellen, dass du Wasser vom Brunnen holst." Der Meister sagte: "Aber das ist es, was ich zu tun pflegte, bevor ich erleuchtet wurde. Wasser vom Brunnen zu holen und Holz zu hacken das habe ich vorher gemacht, und das mache ich auch jetzt immer noch. Ich bin in diesen Dingen sehr geübt: Wasser vom Brunnen holen und Holz hacken. Komm mit - als Nächstes werde ich Holz hacken, schau mir zu!" "Aber was ist denn dann der Unterschied? Vor der Erleuchtung hast du diese beiden Dinge getan, und nach der Erleuchtung machst du immer noch dieselben beiden Dinge - was ist der Unterschied?" Der Meister lachte: "Der Unterschied ist innerlich. Vorher tat ich alles im Schlaf; jetzt tue ich alles bewusst, das ist der Unterschied. Die Aktivitäten sind dieselben, doch ich bin nicht mehr derselbe. Die Welt ist dieselbe, doch ich bin nicht mehr derselbe. Und weil ich nicht mehr derselbe bin, ist die Welt für mich auch nicht mehr dieselbe."

#### **DER ESEL**

Eines Tages setzte sich Nasreddin Hodscha verkehrt herum auf seinen Esel, nämlich mit dem Gesicht nach hinten. Die Menschen, die ihm begegneten, fragten ihn verwundert: "Hodscha, warum reitest du falsch herum auf deinem Esel?" Der Hodscha antwortete ihnen: "Das ist ganz leicht zu erklären. Ich möchte nicht in dieselbe Richtung schauen wie der Esel!"

#### **DIENER AUF EINEM SCHIFF**

Ein Sultan war mit einem seiner besten Diener auf einem Schiff. Der Diener, der noch nie eine Seereise gemacht, mehr noch, der als Sohn der Berge noch nie die Wüste des Meeres erblickt hatte, saß im hohlen Bauch des Schiffes und schrie, jammerte, zitterte und weinte. Alle waren gütig zu ihm und versuchten, seine Angst zu besänftigen. doch die Güte erreichte nur sein Ohr, nicht aber sein angst gepeinigtes Herz. Der Herrscher konnte das Geschrei seines Dieners kaum mehr hören, und die Seefahrt über das blaue Meer unter blauen Himmel machte ihm keine Freude mehr. Da trat der weise Hakim, sein Leibarzt, an ihn heran." Königliche Hoheit, wenn Ihr es gestattet, kann ich ihn beruhigen." Ohne zu zögern gab der Sultan die Erlaubnis. der Hakim befahl nun den Seeleuten, den Diener ins Wasser zu werfen, was sie mit dem Schreihals nur zu gern taten, der Diener strampelte, schnappte nach Luft, klammerte sich an der Bordwand fest und flehte darum, wieder im Schiff aufgenommen zu werden. An den Haaren zog man ihn wieder herein. Von nun an saß er ganz ruhig in einer Ecke. Kein Wort der Angst war aus seinem Munde zu vernehmen. Der Sultan wunderte sich und fragte den Hakim:" Welche Weisheit steckte in dieser Handlung?" Der Hakim antwortete: "Er hat noch nie das Salz des Meeres gekostet. Er wusste auch nicht, wie groß die Gefahr ist, die ihm im Wasser begegnete. Daher konnte er auch nicht wissen, wie kostbar es ist, die festen Planken eines Schiffes unter sich zu haben. Den Wert der Ruhe und Gelassenheit kennt erst der, der einmal der Gefahr ins Auge geblickt hat. Das Mädchen das Du nicht magst, ist meine Geliebte. Es besteht ein Unterschied zwischen dem, der seine Geliebte bei sich hat, und dem, der wartend ihr kommen ersehnt.

#### **ALS ICH DEINEN NAMEN SAH**

Ein Philosoph, der sich mit Nasrudin zu einem Disput verabredet hatte, kam zu dessen Haus, traf ihn aber nicht an. Wütend nahm er ein Stück Kreide und schrieb auf Nasrudins Tür: "Dummkopf!" Als der Mulla nach Hause kam und dies sah, eilte er zum Hause des Philosophen. "Ich hatte vergessen", sagte er, "dass du mich besuchen wolltest, entschuldige bitte, dass ich nicht zu Hause war. Selbstverständlich erinnerte ich mich sofort an unsere Verabredung, als ich sah, dass du deinen Namen an meine Haustür geschrieben hast."

# DER WELTVERÄNDERER

Der Sufi Bayazid erzählt folgende Geschichte: "In meiner Jugend war ich Revolutionär, und mein einziges Gebet zu Gott lautete: Herr, gib mir die Kraft, die Welt zu verändern. Als ich die mittleren Jahre erreichte und merkte, dass die Hälfte meines Lebens vertan war, ohne dass ich eine einzige Seele geändert hätte, wandelte ich mein Gebet ab und bat: 'Herr, gib mir die Gnade, alle jene zu verändern, die mit mir in Berührung kommen. Nur meine Familie und Freunde, dann bin ich schon zufrieden. 'Nun, da ich ein alter Mann bin und meine Tage gezählt sind, beginne ich einzusehen, wie töricht ich war. Mein einziges Gebet lautet nun: "Herr, gib mir die Gnade, mich selbst zu ändern." Wenn ich von Anfang an darum gebetet hätte, wäre mein Leben nicht vertan."

#### **SIEBEN ICH**

In der stillsten Stunde der Nacht - ich war halb eingeschlafen - kamen meine sieben Ich zusammen und flüsterten miteinander: Erstes Ich: «Ich hauste all die Jahre hier in diesem Narren und hatte nichts zu tun, als bei Tag seinen Schmerz zu schüren und ihm bei Nacht neue Sorgen zu bereiten. Ich kann mein Los nicht länger ertragen, und jetzt lehne ich mich dagegen auf!» Zweites Ich: «Dein Los ist besser als meines, Bruder, denn meine Aufgabe ist's, das fröhliche Ich dieses Narren zu sein. Ich lache sein Lachen, ich singe seine glücklichen Stunden, und mit dreimal beflügelten Schuhen tanze ich seine Heiterkeit. Ich bin's, der sich gegen dieses beschwerliche Los auflehnt!» Drittes Ich: «Und was ist mit mir, dem von Liebe tollen Ich, der Flamme wilder Leidenschaft und phantastischer Begier? Ich liebeskrankes Ich lehne mich gegen diesen Narren auf!» Viertes Ich: «Ich bin unter euch allen das elendste, denn ich

kann nur mit stetem Hass und Abscheu alles zerstören. Ich bin der Höllensturm aus schwarzer Finsternis und ich will diesem Narren nicht länger dienen!» Fünftes Ich: «Nein, ich bin es, das denkende, das phantasievolle Ich, von Hunger und Durst dazu verdammt, rastlos Unbekanntes und noch nicht Geschaffenes zu suchen. Ich habe mich zu beklagen, nicht ihr!» Sechstes Ich: «Ich bin der elende Arbeiter, der mit geduldigen Händen und mit sehnsüchtigem Blick die Tage erst zu Bildern formt und den Stoffen neue und ewige Gestalt verleiht. In meiner Einsamkeit lehne ich mich gegen diesen ruhelosen Narren auf!» Siebentes Ich: «Wie seltsam, dass ihr euch gegen diesen Mann auflehnt, hat doch jedes von euch eine bestimmte Aufgabe. Ach hätte ich doch, wie ihr, auch eine Bestimmung! Aber ich habe keine. Ich kauere im Dunkel, ohne Raum und Zeit, und tue nichts, während ihr eifrig neues Leben erschafft. Bin ich es, der sich zu beklagen hat, oder seid ihr es, Nachbarn?» Nachdem das siebente Ich so gesprochen hatte, sahen die anderen sechs es mitleidig an und schwiegen - und als die Nacht fortschritt, schliefen sie eines nach dem anderen ein, froh, eine neue Aufgabe zu haben. Das siebente Ich aber blieb wach und blickte weiter in das Nichts, das hinter allen Dingen ist.

## **AUF- UND ABSTIEG**

Zwei junge Männer besuchten einmal mitten im Winter eine kleine russische Stadt. Sie suchten das rituelle Bad und erfuhren, dass es sich am Fuße eines steilen Berges befand. Der Weg sei im Winter so glatt und gefährlich, dass niemand das Bad benutze — außer einem ganz besonderen Mann, der jeden Tag hingehe. Die Männer waren skeptisch und beschlossen, diesem Mann am nächsten Morgen zu folgen. Zu ihrer Überraschung war er sehr alt und gebrechlich. Sie zweifelten daran, dass er den Steilhang bewältigen konnte. Aber er ging mühelos hinab, während die zwei jungen Männer immer wieder ausrutschten und stürzten. Staunend sahen sie zu, wie er ins Bad ging. Hinterher fragten sie den alten Mann respektvoll, wie er den Abstieg geschafft habe. "Wer mit dem Himmel oben verbunden ist", sagte er ruhig, "der fällt nicht nach unten."

## **ERHÖHUNG**

Vater Johannes sagte, "Es gab einmal einen Weisen, der ein zurückgezogenes Leben führte. Er wurde in der Stadt hoch geschätzt und erfreute sich eines guten Rufes. Einmal wurde ihm ausgerichtet, dass ein alter Mann kurz vor seinem Tode nach ihm rufen ließ um ihn zu umarmen, bevor er in den Schlaf fiel. Er dachte bei sich, wenn ich am Tage dorthin gehe, werden die Menschen hinter mir her laufen um mich zu ehren. Darum werde ich am Abend in der Dunkelheit gehen, und so der Aufmerksamkeit der Leute entgehen. Als er sich aufmachte wurden jedoch zwei Engel von Gott mit Lampen geschickt um ihm zu leuchten. So kam die ganze Stadt heraus um diese Ehre zu sehen. Denn je mehr er sich wünschte, dem Ruhm zu entfliehen, umso mehr wurde er verehrt. Und so erfüllte sich was geschrieben steht, "Wer sich selbst erniedrigt, wird erhöht werden."

## DER LIEBLINGSSCHÜLER

Überliefert wurde, dass Dschunaid einen Lieblingsschüler hatte und die anderen Schüler eifersüchtig wurden. Scharfsinnig bemerkte dies Dschunaid und äußerte: "Er ist der Wohlerzogenste und Verständigste von euch allen. Das habe ich im Auge. Wir wollen eine Probe machen, damit ihr es erkennt." Dschunaid befahl, zwanzig Vögel zu bringen, und gab die Anweisung: "Jeder von euch nehme einen Vogel! Tötet ihn an einem Ort, wo niemand zusieht, und bringt ihn hierher!" Sie gingen, töteten die Vögel und kehrten zurück – außer dem Lieblingsschüler, der den Vogel lebend wiederbrachte, und Dschunaid fragte: "Warum hast du ihn denn nicht getötet?" Er antwortete: "Weil der Meister einen Ort befohlen hat, wo niemand zusieht." Dschunaid sagte daraufhin: "Nun habt ihr gesehen, wie verständig er im Vergleich zu euch anderen ist", und sie alle baten mit Tränen in den Augen um Verzeihung.

#### **DER INDISCHE PAPAGEI**

Ein Händler bereitete sich auf eine Reise nach Indien vor. Er fragte jeden Diener und jede Dienerin, was er ihnen als Geschenk zurückbringen solle. Alle wollten etwas anderes, exotisches: Ein Stück Seide, ein Kupferfigürchen, eine Perlenkette. Dann fragte er sein wunderschönes Papageienweibchen im Käfig, das so eine schöne Stimme hatte, und sie sagte: "Wenn du die indischen Papageien siehst, beschreibe ihnen meinen Käfig. Sag ihnen, dass ich geistige Führung brauche in meiner Trennung von ihnen. Frage sie, wie unsere Freundschaft weiter aufrecht bleiben könne, mit mir, die ich hier so beschränkt bin, und ihnen, so frei im frischen Mattenwind. Erzähle ihnen, dass ich mich so gut an unsere gemeinsamen Morgen erinnere, als wir von Baum zu Baum flogen. Sag ihnen, zu meiner Ehre einen Becher ekstatischen Wein zu trinken, für mich, die da am Tiefpunkt meines Lebens ist. Sag ihnen, dass mir der Klang ihres Gekeifes hoch in den Bäumen süßer wäre als alle Musik". So gab das Papageienweibchen ihre Botschaft dem Händler weiter; und als er nach Indien kam, sah er ein Feld voller Papageien. Er hielt an und erzählte ihnen das, was ihm aufgetragen worden war. Einer der Papageien in der Nähe begann zu zittern, wurde steif und viel tot vom Baum. Der Händler sagte zu sich: "das war sicher ein Verwandter meines Papageis. Ich hätte nichts sagen sollen". Er führte seinen Handel zu Ende und reist nach Hause, mit den Geschenken für seine Diener. Als er zum Papagei kam, verlangt sie ihr Geschenk. "Was ist geschehen, als du meine Geschichte den indischen Papageien erzähltest?" "Ich getraue mich nicht, dies zu erzählen". "Meister, du musst!" "Als ich deine Klage einem Schwarm von plappernden Papageien erzählte, brach es einem von ihnen das Herz. Er war sicher ein naher Freund oder Verwandter von dir; weil als er von dir hörte, wurde er still, begann zu zittern und starb dann". Als der gefangene Papagei dies hörte, begann sie selber zu zittern sank auf den Käfigboden und Starb. Der Händler war ein guter Mann. Er trauerte tief über seinen Papagei und murmelte verstörte Sätze, widersprüchliche - kalt, dann liebevoll - klar, und dann wieder voller dunkler Symbolik. Als der Händler den 'toten' Papagei aus seinem Käfig warf, öffnete dieser die Flügel und flog zum nächsten Baum! Der Händler verstand plötzlich das Geheimnis: "Gib auf, und du wirst befreit!" Der Papagei erzählte dem Händler noch eine oder zwei spirituelle Wahrheiten. Und dann ein zartes "Auf Wiedersehen". "Möge Gott dich beschützen", sagte der Händler, "die du nun auf deinem neuen Pfad wandelst."

#### **NASRUDIN UND DIE SIEBEN WEISEN**

Die Philosophen, Forscher und Rechtsgelehrten waren an den Hof berufen, um über Nasrudin zu Gericht zu sitzen. Es handelte sich um einen ernsten Fall, denn er war von Dorf zu Dorf gewandert und hatte verkündet: "Die sogenannten weisen seien all zumal Schwätzer, unwissend & Wirrköpfe. "Er war angeklagt, die Sicherheit des Reiches zu untergraben. "Das erste Wort gebührt dem Angeklagten", sagte der König. "Lasst Papier & Federn bringen", bat Nasrudin "verteilt sie unter die sieben größten Weisen, und lässt jeden für sich eine Antwort auf die folgende Frage niederschreiben: ,Was ist Brot?' "und so geschah es. Schließlich nahm der König die Schriftstücke in Empfang und las laut vor: Der erste hatte geschrieben: "Brot ist ein Nahrungsmittel." Der zweite: "Es ist Mehl und Wasser." Der dritte: "Ein Geschenk Gottes." Der vierte: "Gebackener Teig." Der fünfte: "Unterschiedlich, je nachdem, wie man Brot definiert." Der sechste: "Eine nahrhafte Substanz." Der siebte: "Niemand weiß es wirklich." Nach der Verlesung wandte sich Nasrudin zum König und sagte: "Wenn jene sogenannten Gelehrten eines Tages entdecken, was Brot ist, werden sie auch in der Lage sein, andere Dinge zu erkennen, Zum Beispiel, ob ich recht habe oder nicht. Könnt ihr Angelegenheiten, in denen es um Recht und Unrecht geht, solchen Männern anvertrauen? Ist es nicht eigenartig, dass sie sich nicht einmal einig sind über etwas, das sie Tag für Tag essen? Einmütig jedoch fällen sie das Urteil, ich würde die Sicherheit des Reiches untergraben?!"

## **DREI SCHMETTERLINGE**

Die Menschen sind wie drei Schmetterlinge vor einer Kerzenflamme. Der erste ging nahe heran und sagte: "Ich weiß Bescheid über die Liebe." Der zweite streifte die Flamme mit seinen Flügeln und sagte: "Ich weiß wie sehr die Flamme der Liebe brennt." Der dritte warf sich mitten in die Flamme und wurde verzehrt. Nur er weiß, was die wahre Liebe ist.

# **UNSER TÄGLICH BROT**

"Die Art und Weise, wie Brot aussieht, hängt davon ab, ob du hungrig bist oder nicht", sagte Rumi zu seinem Schüler. "Was ist denn Brot?" Fragte dieser. "Spirituelle Nahrung" sagte Rumi. "Was ist das, Spirituelle Nahrung?" "Dieses oder jenes welches dir zum Wachstum gereicht" antwortete er. "Warum nennt man es denn dann nicht gleich so?" Fragte der Schüler. "Frage mich nicht solche Dinge", sprach Rumi. Der Schüler Fragte ganz wissbegierig: "Und was bedeutet: Wolle, Wein, Wald, Welt, König, Körper, Kopf, Kleidung, Feld, Fisch, Blut, Stadt, Haar, Haut, Wüste, Esel, Schlange, Salz, Auge, Licht, Tal, Nacht, Kerze, Feuer, Tod, Gold, Mond, Wasser, Himmel, Mutter, Traum, Sternendeuter, Haus" und … ? "Frage mich nicht solche dinge", unterbrach Rumi, ich habe dir schon viel zu viel gesagt!

# **DER SCHNEIDER**

Nasrudin hatte Geld gespart, um sich ein neues Hemd zu kaufen. Voller Freude suchte er einen Schneider auf. Der Schneider nahm Maß und sagte: "Komm in einer Woche wieder und - wenn Allah will - wird dein Hemd fertig sein." Der Mulla fasste sich eine Woche lang in Geduld und ging dann wieder in den Laden. "Es hat eine Verzögerung gegeben. Aber - wenn Allah will - wird dein Hemd morgen fertig sein." Am nächsten Tag kam Nasrudin wieder. "Es tut mir leid", sagte der Schneider, "aber es ist noch nicht fertig. Frage morgen noch einmal nach, und - wenn Allah will wird es fertig sein." Gereizt fragt Nasrudin: "Und wie lange wird es dauern, wenn du Allah aus dem Spiele lässt"

#### **FEUER**

Vater Lot ging um Vater Joseph zu sehen und er sagte zu ihm, "Vater, soweit ich es vermag, spreche ich mein kleines Offizium, ich faste ein wenig, Ich bete und meditiere, ich lebe in Frieden und soweit ich kann, reinige ich meine Gedanken. Was kann ich sonst noch tun?" Da stand der alte Mann auf und streckte seine Hände gegen den Himmel; seine Finger wurden wie zehn Flammen aus Feuer und er sagte zu ihm, "Wenn du es willst, dann kannst du völlig zur Flamme werden."

# **LAYLAS HUND**

Majnun sah Laylas Hund und begann, ihn zu küssen, rannte um ihn herum wie ein Haji die Kaaba umrundet. verneigte sich vor seinen Pfoten, hielt seinen Kopf, kratzte seinen Bauch, gab ihm Süßigkeiten und Rosenwasser. 'Du Idiot', sagte jemand, der in der Nähe war, 'Hunde lecken ihren Hintern und schnuppern an Exkrementen auf der Straße. Dies ist verrückt, diesen Hund auf so zärtliche Weise zu behandeln. 'Schau durch meine Augen'', sagte der Liebende. 'Sieh die Treue, wie er das Haus meines Freundes bewacht, wie er sich freut, uns zu sehen. Was immer wir fühlen, Leid, die einfache Freude draußen an der Sonne zu sein, er empfindet dies vollständig mit uns. Betrachte nicht Zuviel die oberflächlichen Taten. Entdecke den Löwen, die Rose seiner wahren Natur. Freund, dieser Hund ist ein Gartentor zum Unsichtbaren.' Jeder, der sich damit beschäftigt zu betonen was falsch ist wird das Unsichtbare verpassen. Schau sein Gesicht an!

# FREMDE GEDANKE UND NEGATIVE KRÄFTE

Ein junger Kabbalist kam einst zum Rabbi mit einem Problem: »Ich vermag nie, mich ganz auf die Einswerdung zu konzentrieren. Fremdartige Gedanken & Negative Kräfte überkommen mich beunruhigen meinen Geist und stören meinen Seelenfrieden. Wie kann ich sie nur unter Kontrolle bringen, mich vor ihnen Schützen? « »Diese "fremden Gedanken & Negativen Kräfte", von denen du sprichst«, fragte der Rabbi milde, »sind es denn nicht deine eigenen Schöpfungen…?

#### **NASRUDIN IN INDIEN**

Als Nasrudin in Indien war, kam er an einem fremdartig aussehenden Gebäude vorbei, an dessen Eingang ein Einsiedler saß. Es umgab ihn eine Atmosphäre der Entrücktheit und Ruhe, und Nasrudin wollte Kontakt zu ihm aufnehmen. "Sicher", so dachte er, muss ein frommer Philosoph, wie ich es bin, irgendetwas mit diesem heilig scheinenden Menschen gemein zu haben." "Ich bin ein Yogi", erwiderte der Einsiedler dem fragenden, "und ich widme mich dem Dienst an allen lebenden Wesen, insbesondere Vögeln und Fischen." "Bitte gestatte, dass ich mich zu dir geselle", sagte Nasrudin. "Es ist so, wie ich es erwartet habe, wir haben einiges gemeinsam. Ich fühle mich von deiner Gesinnung stark angezogen, weil ein Fisch mir einst das Leben gerettet hat." "Wie wunderbar und bemerkenswert", sagte der Yogi, "es wird mir eine Freude sein, dir unsere Gemeinschaft zu gewähren; denn in all den Jahren, in denen ich mich der Sache der Tiere gewidmet habe, bin ich noch nie gewürdigt worden, eine so innige Vereinigung mit ihnen zu erreichen, wie du. Er rettete dein Leben! Dies erweitert und bestätigt unsere Lehre, nach der das ganze Tierreich miteinander verbunden ist." So setzte sich Nasrudin für einige Wochen mit dem Yogi zusammen, betrachtete seinen Nabel und lernte verschiedene merkwürdige körperliche Übungen. Schließlich fragte der Yogi ihn: "Nachdem wir jetzt besser miteinander bekannt sind, und wenn du dich in der Lage siehst, so teile mir doch bitte deine hohe Erfahrung mit dem lebensrettenden Fisch mit; ich würde mich dadurch mehr als geehrt fühlen." "Dessen bin ich mir nicht so ganz sicher", sagte der Mulla, "nachdem ich inzwischen mehr von deinen Gedanken kennengelernt habe." Aber der Yogi drang in ihn, mit Tränen in den Augen nannte er ihn "Meister", und er legte seine Stirne vor ihm in den Staub. "Nun gut, wenn du darauf bestehst", sagte Nasruddin, "wenngleich ich nicht sicher bin, ob du bereit bist für die Enthüllung, die ich zu machen habe. Zweifellos hat ein Fisch mein Leben gerettet. Ich war am Verhungern, als ich ihn fing. Er versorgte mich drei Tage lang mit Nahrung."

#### **ANBLICK**

Überliefert wurde und von Fariduddin Attar, das Hasan al Basri, Malik ibn Dinar und Schaqiq al-Balkhi eines Tages die kranke Rabia besuchten. Hasan sagte: "Keiner ist glaubwürdig, der den Schlag seines Herrn nicht geduldig erträgt"... Rabia erwiderte "Diese Worte zeugen von Selbstgefälligkeit." Schaqiq sagte: "Keiner ist glaubwürdig, der für den Schlag seines Herrn nicht dankbar ist"... Rabia erwiderte: "Das genügt noch nicht." Malik ibn Dinar sagte: "Keiner ist glaubwürdig, der nicht Wohlgefallen findet am Schlag seines Herrn"... Rabia erwiderte: "Das genügt noch nicht." Sie baten: "So sprich du!", und Rabia sagte: "Keiner ist glaubwürdig, der im Anblick seines Herrn den Schlag nicht vergisst."

## **UNSICHTBARE VERBINDUNG**

Es war einmal auf einem Planet ein böser König. Er guälte die Kinder und die Erwachsenen. hasste alle, da er ein böser Tyrann war. Einmal an einem Sommertag blickte der König aus dem Fenster und sah an der Mauer seines Palastes einen Wanderer, um den sich die Menschen versammelt hatten. Der Wanderer erzählte etwas, und die Menschen lachten darüber. Dem bösen König gefielen das Gelächter und die Freude nicht. Er hat der Leibwache befohlen, diesen Menschen zu fassen und in den Kerker zu sperren. Und so geschah es auch. So langsam ging der Tag zu Ende. Der König ging in sein Schlafgemach, legte sich in sein wunderschönes königliches Bett und schlief ein. Er fing an zu träumen und plötzlich sah er den Wanderer vor sich stehen! Was machst du in meinem Schlafzimmer! schrie der König ganz laut, du sollst doch im Kerker sitzen! Ich muss gar nichts, antwortete lächelnd der Wanderer, ich bin kein einfacher Mensch sondern ein Zauberer. Und deshalb werden wir uns jetzt auf eine Reise begeben. Wache! schrie der König erschrocken, aber es war schon zu spät. Ihm würde plötzlich schwindlig, das ganze Zimmer drehte sich im Kreis und verschwand. Auf einmal tauchte der König in einer schönen Stadt voller Menschen auf. Es war etwas Seltsames an diesem Bild. Aber als er genauer hinsah erkannte er, dass alle Menschen miteinander mit feinen leuchtenden Fäden verbunden waren. Außerdem wurden solche Fäden auch von Menschen zu den Tieren und den Pflanzen gezogen. Was ist das? - fragte der König erstaunt. Er konnte leicht durch die Fäden gehen, wie durch Lichtstrahlen ohne diese aber zu beschädigen. Diese Fäden verbinden alles Leben auf diesem Planeten. Alle ihre Bewohner hängen voneinander ab, und von ihnen

hängen die Tiere und die Pflanzen ab. Sie sind wie Teile eines einzigen Organismus. Diese Fäden sind eine Energie des Guten und der Liebe, die allen ermöglicht froh und glücklich miteinander zu leben. Diese Verbindung zerstört sich durch Bosheit, Hass, Tücke und Habsucht der Menschen. Dadurch stürzt auf die Menschen Not, Kummer und Leid. Sogar wenn man einen Menschen schlecht behandelt, kann man den Niedergang und die Krisen vieler Menschen herbeirufen! Die Tiere und Pflanzen können dadurch ebenso verderben. Das ganze Leben kann dadurch zerstört werden. Unsinn, sagte der böse König, was ist das für ein seltsamer Planet?! Das ist dein Planet, - antwortete der Zauberer. - ich habe dir einfach die Möglichkeit gegeben, das Ganze zu sehen, dass ansonsten unsichtbar ist, aber existiert. Wenn du etwas Böses machst, zerstörst du nicht nur die umgebende Welt und deren Frieden, du wirst schließlich auch dich selbst zerstören. - Unsinn! So was kann doch nicht sein! sagte der König aufbrausend. In dem Moment gingen sie über eine Brücke und der böse König hatte einen Passanten, der sich beeilte und den König unabsichtlich berührte, in den Fluss hinunter gestoßen. Der Zauberer hat nur vorwurfsvoll mit dem Kopf geschüttelt und war verschwunden. Der König wurde wach, die seine Laune war abscheulich. Er schickte sofort die Wache um nachzuprüfen ob der Wanderer sich noch im Kerker befand. Aber der Kerker war leer. Der Zauberer war tatsächlich verschwunden. In seiner Wut hatte der böse König den Henker gerufen, um die Wache hinzurichten zu lassen, obwohl dieser am Verschwinden des Wanderers unschuldig war. Aber der Henker wurde plötzlich blind, so wie fast alle Einwohner des Planeten in diesem Moment blind geworden waren. Die Blindheit hatte ein vorbei fliegender feuriger Stern ausgelöst. Wo waren die Sterndeuter? brüllte der König. Nach einiger Zeit, wurde aufgeklärt, dass die Sterndeuter über den feurigen Stern schon längst Bescheid wussten und einen Botschafter gesandt hatten um alle zu benachrichtigen. Aber den Botschafter hatte jemand von der Brücke gestoßen und war jämmerlich ertrunken. Die Mehrheit der Bewohner des Planeten verlor ihre Sehkraft. Die Wächter der Ordnung erblindeten, ebenso die Hausmeister und in den Straßen der Städte war das Chaos ausgebrochen. Die blinden Bauer konnten auf den Feldern nicht arbeiten und seine Tiere sorgen. Die häuslichen Tiere waren vor Hunger in den Wald geflüchtet. Alle Blumen verwelkten, weil keiner sie gießen konnte. Die Gärten verwilderten. Niemand konnte arbeiten und keiner konnte den König bedienen. Der hungrige, erschrockene und unglückliche König hatte sich in seinem Gemach eingesperrt. Und plötzlich sah er den Zauberer wieder. Der böse König wollte vor Wut auf den Zaubere losspringen, aber plötzlich sah er einen leuchtenden Faden der sie beide miteinander verband. Das ist doch die Wahrheit? - schrie der König und hielt sich den Kopf vor Schreck. - Freilich, - hat der Zauberer geantwortet. - Jetzt siehst du selbst, wie alles miteinander verbunden ist, wie wir voneinander abhängig sind. Ich habe dir die Chance gegeben es zu sehen. Und was hast du gemacht? Und was tun wir jetzt? fragte der König verzweifelt, - wie können wir das alles rückgängig machen?!! Aber der Zauberer lächelte nur und löste sich in Luft auf. Der König erwachte plötzlich und schaute aus dem Fenster. Draußen war ein schöner Sommertag, die Menschen gingen vorbei, alles war wie üblich. Um die Mauern seines Palastes sah er den Wanderer, um den sich Menschen versammelt hatten. Der Wanderer erzählte etwas und die Menschen lachten. Wache! schrie der König, in diesen Moment wurde er nachdenklich, geht zu dem Mann, bietet ihm Obdach und Essen an und fragt ihn, ob er noch etwas anderes benötigt. Und als er das sagte, sah er dass alles mit leuchtenden Fädchen zusammen verbunden war. Und das verhieß, dass alle gut, lange und glücklich leben würden. Im Glück und Freude, in Eintracht und Liebe.

#### **TEMPEL DER TAUSEND SPIEGEL**

Eines Tages besucht ein Hund den Tempel der tausend Spiegel. Er steigt die hohen Stufen hinauf, betritt den Tempel, schaut in die tausend Spiegel, sieht tausend Hunde, bekommt Angst und knurrt. Mit eingekniffenem Schwanz verlässt er den Tempel in dem Bewusstsein: "Die Welt ist voller böser Hunde". Kurze Zeit später kommt ein anderer Hund in den gleichen Tempel. Auch er steigt die Stufen empor, geht durch die Tür und betritt den Tempel der tausend Spiegel. Er sieht in den Spiegeln tausend andere Hunde, freut sich darüber und wedelt mit dem Schwanz. Tausend Hunde freuen sich mit ihm und wedeln zurück. Jener Hund verlässt den Tempel in dem Bewusstsein: "Die Welt ist voller freundlicher Hunde".

### **DER ASKET UND DIE PILGER**

Es lebte einmal ein Asket weit in der Wüste draußen. Eine Pilgerschar kam und bestaunte ihn. Entrückt stand er barfuß auf Sand, der so heiß war, dass darauf Wasser kochte. Aber im Wüstenwind wirkte er kühl und feucht wie in einem frisch bewässerten Garten. Seine nackten Füße schienen in Seide gewickelt und es war, als wehte es um seinen Körper. Die Pilger warteten. Endlich tauchte er aus der Versunkenheit auf und wurde einer von ihnen, sehr lebendig und strahlend. Wie nach heiligen Waschungen tropft es ihm von Gesicht und Kleidung. "Wo kommt das her?" fragten sie. Er deutete nach oben. "Aber kommt das, wann immer du willst? Ohne Brunnen und ohne Seil? Erzähl doch!" Der Asket wandte sich zum Himmel und betete: "Antworte den Pilgern auf ihre Fragen, Du, der Du aus Leersein Raum kannst werden lassen. Lass diese Pilger erfahren, was sie wirklich schützt und erhält." Da tauchte aus dem Nichts eine Wolke auf. Riesig wie ein Elefant. Und aus Kübeln fing es zu schütten an. Der Regen flutete über die Mulden und Gräben. Die Pilger hielten die Wasserbehälter hoch und ließen sie volllaufen. Einige lösten sich schlagartig von ihren Zweifeln und waren befreit. Einige waren so verblüfft, dass sie allmählich zu vertrauen begannen. Und ein dritter Teil der Pilger war schon sauer und skeptisch angereist, und auch jetzt, triefend vor Wasser, blieben sie skeptisch und sauer.

#### **NICHT BEVOR DU STIRBST**

In Bokhara lebte einst ein reicher und freigiebiger Mann. Da er einen hohen Rang in der verborgenen Hierarchie einnahm, war er als "Präsident der Welt" bekannt. Jeden Tag verschenkte er an eine bestimmte Gruppe von Leuten Gold - an die Kranken, die Witwen, und so weiter. Aber wer den Mund auftat, bekam nichts. Nicht alle konnten den Mund halten. Eines Tages waren die Advokaten an der Reihe, ihren Anteil am Goldsegen einzuheimsen. Einer von ihnen konnte sich nicht enthalten, eine höchst umständliche Bittrede vorzutragen. Er bekam nicht einen Heller. Dabei ließ er es aber nun nicht bewenden. Als am nächsten Tag die Invaliden ihre Unterstützung erhielten, schmuggelte er sich als Krüppel getarnt unter sie. Aber der "Präsident" erkannte ihn und gab ihm nichts. Immer wieder versuchte er es von neuem selbst als Frau verkleidet. Aber ohne Erfolg. Schließlich wandte sich der Advokat an einen Beerdigungsunternehmer und trug ihm auf, ihn in ein Leichentuch einzuwickeln. "Wenn dann der Präsident vorbeikommt, wird er mich für einen Toten halten und vielleicht ein paar Münzen auf mich werden, für die Beerdigung. Dann bekommst du etwas von dem Geld ab. "Und so kam es auch. Ein Goldstück aus der Hand des Präsidenten fiel auf das Leichentuch. Der Advokat griff sofort zu, aus Angst, der Beerdigungsunternehmer könne ihm zuvorkommen. Dann sagte er zu dem Wohltäter: "Du hast mir dein Geld verweigert. Schau, wie ich es mir dennoch geholt habe!" "Du irrst", erwiderte der Spender, "du kannst nichts von mir bekommen, bevor du nicht stirbst ..." Das ist die Bedeutung des geheimnisvollen Spruches: "Der Mensch muss sterben, bevor er stirbt." Die Gabe erfolgt erst nach diesem "Tod", nicht vorher. Und trotzdem kann ohne Hilfe dieser "Tod" nicht geschehen.

# **ZUSAMMENKUNFT**

Überliefert wurde, dass eines Tages in den Konvent zu Ma`ruf al-Karkhi, ein Reisender kam. Er wusste die Gebetsrichtung nicht, wandte das Gesicht nach einer anderen Seite und betete. Als die Zeit des Pflichtgebets herankam, wandten sich die Konventgefährten der vorgeschriebenen Richtung zu und beteten. Jener Reisende schämte sich und sagte: "Warum habt ihr mich nicht zurechtgewiesen?" Ma`ruf erwiderte: "Wir sind Derwische. Was hat der Derwisch mit Zurechtweisung zu tun?". Was kann die Zurechtweisung nützen - gegenüber der eigenen Erkenntnis?! So sprach er und umsorgt jenen Reisenden so aufmerksam, dass es gar nicht zu beschreiben ist.

## **FALL INS JETZT**

Man hatte gelernt und sich gestritten, war darüber müde geworden. Da unterhielten sich jene im Bethaus der kleinen Stadt, was man sich wünschte, wenn ein Engel käme. Der Rabbi sagte, er wäre schon froh, wenn er seinen Husten los wäre. Und ich wünschte mir, sagte ein Zweiter, ich hätte meine Töchter verheiratet. Und ich wollte, rief ein Dritter, ich hätte überhaupt keine Töchter, sondern einen Sohn, der mein Geschäft übernimmt. Zuletzt wandte sich der Rabbi an einen Bettler, der gestern Abend zugelaufen war und nun zerlumpt und kümmerlich auf der hinteren Bank saß. Was möchtest du dir denn wünschen, Lieber? Gott sei es geklagt, du siehst nicht aus, wie wenn du ohne Wunsch sein könntest.' Ich wollte', sagte der Bettler, ich wäre ein großer König und hätte ein großes Land. In jeder Stadt hätte ich einen Palast, und in der allerschönsten meine Residenz, aus Onyx, Sandel und Marmor. Da säße ich auf dem Thron, wäre gefürchtet von meinen Feinden, geliebt von meinem Volk, wie der König Salomo. Aber im Krieg habe ich nicht Salomos Glück; der Feind bricht ein, meine Heere werden geschlagen und alle Städte und Wälder gehen in Brand auf. Der Feind steht schon vor meiner Residenz, ich höre das Getümmel auf den Straßen und sitze im Thronsaal ganz allein, mit Krone, Zepter, Purpur und Hermelin, verlassen von allen meinen Würdenträgern und höre, wie das Volk nach meinem Blut schreit. Da ziehe ich mich aus bis aufs Hemd und werfe alle Pracht von mir, springe durchs Fenster hinab in den Hof. Komme hindurch durch die Stadt, das Getümmel, das freie Feld und laufe, laufe durch mein verbranntes Land, um mein Leben. Zehn Tage lang bis zur Grenze, wo mich niemand mehr kennt, und komme hinüber, zu andern Menschen, die nichts von mir wissen, nichts von mir wollen, bin gerettet und seit gestern Abend sitze ich hier.' Lange Pause und ein Chok dazu, der Bettler war aufgesprungen, der Rabbi sah ihn an. Ich muss schon sagen', sprach der Rabbi langsam, ich muss schon sagen, du bist ein merkwürdiger Mensch. Wozu wünschst du dir denn alles, wenn du alles wieder verlierst. Was hättest du dann von deinem Reichtum und von deiner Herrlichkeit? 'Rabbi', sprach der Bettler und setzte sich wieder, ich hätte schon etwas, ein Hemd.' - Nun lachten sie und schüttelten die Köpfe und schenkten dem König das Hemd.

## **DER RING**

Ein König, der die ganze Welt unter seinem Ring hielt, war von vielen Weisen umgeben, zu denen er eines Tages sagte: "Im Herzen einen Wunsch ich seltsam fand, doch weiß ich nicht, wieso er dort entstand: Macht mir doch einen schönen Fingerring, dass jederzeit, wenn Kummer mich umfing' ,ich auf ihn blicke und dann fröhlich werde, so das frei von dem Gram, dem grausamen, ich werde; und wenn ich fröhlich bin und froh, voll Glück: des Ringes Anblick bring' den Gram zurück! «Die Weisen berieten sich lange und fertigten schließlich einen Ring, auf dem eingraviert war: "Auch dieses wird vorübergehen!"

# **EINE GESCHICHTE DES KÖNIGS**

Als einer seiner Diener so sehr in seinen Augen aufstieg, dass der König ihn erheben und über allen seinen Ministern einsetzen wollte, weil er in seinem Herzen absolute Hingabe und Liebe gesehen hat, erdachte er, es geziemt sich nicht für einen König, einen einfachen Mann ohne einen besonderen, für alle klaren Grund über jene Minister zu erheben. Sondern es geziemt sich für einen König, die Ursache seiner Handlungen für alle in großer Weisheit zu offenbaren. Was machte der König? Er setzte seinen Diener als einen Hatschier (Wachmann) ein, um die Staatskasse zu hüten. Und befahl einem Minister, der gut Streiche spielen konnte, sich zu verkleiden und für einen Meuterer auszugeben, der scheinbar in den Krieg zieht, um den königlichen Palast zu erobern, genau zu der Zeit, wenn keine Wachmänner da sind. Der Minister tat wie der der König es ihm befahl, alles sehr verborgen, klug und durchdacht, und trat mit der Absicht auf, den königlichen Palast zu erobern. Und der arme Diener kämpfte um Leben und Tod und versuchte, seinen König zu erlösen, während er gegen den verkleideten Minister mit großer Tapferkeit kämpfte, ohne Kraft und Leben zu schonen, bis allen seine absolute Liebe zum König offenbar wurde. Dann warf der Minister seine Rüstung ab und es brach Freude aus, weil der Diener mit großem Mut kämpfte, und nun offenbar wurde, dass all das ausgedacht war, und überhaupt nicht wirklich. Und mehr als das, man lachte, als der Minister von der Raffiniertheit seiner ausgedachten Plagen erzählte, und welchen Schrecken sie einjagten.

Und jedes Detail dieses schrecklichen Kriegs wurde zum Grund für große Freude. Und dennoch ist er ein Diener! Und er ist nicht gebildet. Wie kann man ihn also über alle Minister und Diener des Königs erheben? Der König dachte in seinem Herzen nach und befahl dem gleichen Minister, sich als Räuber und Mörder zu verkleiden und in einen Eroberungskrieg gegen den König zu ziehen. Denn der König weiß, dass er dem Diener in diesem, zweiten Krieg herrliche Weisheit offenbaren wird, so dass er danach würdig wird, an der Spitze aller Minister zu stehen. Daher setzte er seinen Diener ein, um alle Lagerhäuser und Schatzkammern des Königreichs zu bewachen, und der Minister verkleidete sich diesmal als ein böser Räuber und Mörder. Und er kam, um sich der Reichtümer des Königs zu bemächtigen. Der Unglückliche, der damit beauftragt wurde, die Schätze zu bewahren, kämpfte mit ihm aus aller Kraft um Leben und Tod, bis sich sein Maß füllte. Dann nahm der Minister seine Verkleidung ab, und es brach noch größerer Jubel und Freude im königlichen Palast aus , noch größere als beim ersten Mal. Denn alle heuchlerischen Handlungen des verkleideten Ministers mit allen Details und Einzelheiten rufen ungehaltenes Lachen hervor, da der Minister in diesem Fall genötigt war, den Angriff noch klüger zu planen, und weil es von Anfang an klar war, dass es keinen Räuber im ganzen Königreich gab. Und alle schonungslosen Angriffe und die schrecklichen Drohungen waren nur ein Streich, und der Minister stellte sich ihm dennoch mit größtem Erfindungsreichtum gegenüber, indem er sich in einen Räuber verwandelte. Doch wie dem auch sei erlangt der Diener allmählich Weisheit, indem er das Ende des Geschehens erkennt, sowie Liebe von der Erkenntnis zu Beginn. Und dann erhebt er sich in Ewigkeit. Und wahr ist, dass alle Kriege in diesem Exil ein prächtiges Schauspiel darstellen. Und alle wissen genau in ihren Herzen, dass all das eine Art von Narrentum und Spiel ist, welches nur Gutes bringt. Und dennoch gibt es keinen Kunstgriff, um für sich die Schwere des Krieges und der Drohung zu erleichtern. Und nun legte ich dir das von Angesicht zu Angesicht dar, und nun weißt du um dieses Gleichnis von einem Ende, und so das Universum will wirst du es auch vom anderen Ende verstehen.

# **AUS DER DUNKELHEIT**

Lange bevor sie aus der Dunkelheit kamen, war da schon Licht in der Welt. Und als sie sich noch durch das graue Zwielicht kämpften, strahlte schon alles,- Pflanze und Tier, Wasser und Stein - seine eigene Farbe aus. Wachstum war überall, und seine Entwicklung konnte am Wechsel von Farbe und Licht wahrgenommen werden. Und über viele Generationen hin wurde ihr Licht immer stärker und veränderte sich allmählich vom dunklen Grau in sanft leuchtende Farben, bis sie irgendwann einmal klare und reine Farben auszustrahlen begannen. Und da entdeckten sie das Licht und die Farben um sich herum und sahen, dass alles und jedes sein eigenes Licht ausstrahlte, das sich selbst dann geringfügig unterschied, wenn sie von gleicher Art waren. Und sie erforschten die Farben um sich herum und stellten dann irgendwann einmal fest, dass sie mehr als nur eine Farbe ausstrahlten. Sie erblickten Schattierungen von allen Farben, und diese veränderten sich mit ihren Gefühlen und Gedanken. In Zorn und Hass wurden sie trüb und dunkel, in Liebe und Freude hell und leuchtend. Wenn sie an Dingen vorübergingen, vermischte sich deren Licht mit den ihren. Und auch wenn sie unter ihresgleichen waren, verschmolzen ihre Farben miteinander und wurden schön, wenn sie sich liebten, und hässlich im Hass. Und sie bebauten das Land und errichteten Städte, und dabei veränderten sie die Umgebung und die Farben des Lichts. Und sie schufen Dinge in den Farben, die sie wollten, doch sie konnten keine Dinge erschaffen, die heller als sie selbst waren. Und sie beschlossen, dort zu leben, wo Harmonie zwischen ihren Farben und dem Licht in der Nähe war. Und wenn der Ort richtig gewählt war, dann wurden ihre Farben eins mit dem Licht, das sie umgab; und diese Schönheit zu sehen machte sie glücklich. Und wenn der Ort falsch gewählt war, dann waren ihre Farben in Widerstreit mit dem Licht, das sie umgab; und diese Disharmonie zu sehen, machte sie unglücklich. Und wenn sie hell waren, dann lebten sie an hellen Orten oder brachten Licht in die Dunkelheit. Und wenn sie dunkel waren, dann lebten sie an dunklen Orten und waren solange in Harmonie, bis sie selbst heller wurden, und dann zogen sie weiter. Und sie verspürten das Bedürfnis, immer heller zu werden, und so beteten sie zur Quelle des Lichts. Und manche strahlten Licht aus, das war heller und stärker, und diese waren gütig und weise. Und als sie sich bereit dazu fühlten, gingen sie in die Wüste, wo das Licht am aller reinsten ist. Und dort verehrten sie das Licht, das schon dort war, ehe sie aus der Dunkelheit kamen, und sie wurden immer heller, bis sie schließlich mit dem klaren weißen Licht verschmolzen.

## KÖNIG AKBAR UND DIE LÄNGERE SCHNUR

Es war einmal ein indischer König namens Akbar. Eines Tages spannte er eine gerade Schnur und forderte seine Minister auf: "Schneidet diese Schnur nicht ab, verknotet sie nicht, doch verkürzt sie auf eine andere Art und Weise!" Da wunderten sich alle, wie die Schnur verkürzt werden könnte, ohne abgeschnitten oder verknotet zu werden. Schließlich stand einer seiner weisesten Leute auf und spannte eine längere Schnur daneben. Durch diese zweite, längere Schnur wurde die erste automatisch verkürzt. Sie war nicht verknotet, nicht abgeschnitten und dennoch verkürzt worden. Ähnlich sollen wir die Meinung eines anderen weder umbiegen noch beschneiden, sondern nur unsere eigene lange Schnur daneben spannen. Dann mögen die anderen entscheiden, was länger und was kürzer, - was besser oder schlechter ist. Wir sollen nicht für die anderen entscheiden, wir sollten ihnen nur unsere Wahrheit darlegen.

## **GLAUBST DU**

Der Prediger war fest entschlossen, dem Meister eine unzweideutige Glaubensaussage über Gott zu entlocken. "Glaubst du, dass es einen Gott gibt?" "Natürlich glaube ich das", antwortete der Meister. "Und dass er alles geschaffen hat, glaubst du das?" "Ja, ja", sagte der Meister, bestimmt glaube ich das." "Und wer hat Gott geschaffen?" "Du", erwiderte der Meister. Der Prediger schaute ihn entgeistert an. "Willst du mir im Ernst erzählen, dass ich Gott geschaffen habe?" "Den, über den du ständig nachdenkst und sprichst, ja!"Sagte der Meister ruhig.

## **ZU DEN OBEREN STUFEN**

Bayazid sprach einst zu einem Sucher: »Als der erhabene Herr mich in seiner großmütigen Gnade zu den oberen Stufen erhoben hatte, erleuchtete er mit seinen Strahlen mein ganzes äußeres und inneres Wesen, entschleierte mir alle seine Geheimnisse und offenbarte in mir seine ganze Größe . . . Als der erhabene Herr mein vergängliches Wesen vernichtend mich an seiner unvergänglichen Dauer teilnehmen ließ, ward die Klarheit meines Auges ins Unbeirrbare gesteigert. Gott mit Gottes Auge betrachtend, sah ich Gott durch Gott; und mich in der Wahrheit verschanzend, blieb ich ruhig und friedsam. Ich schloss die Öffnung meines Ohres, ich zog meine Zunge in meinen ohnmächtigen Mund zurück, und ich warf das geliehene Wissen hin, dass ich von den Kreaturen gelernt hatte. Dank dem Beistande des erhabenen Herrn entfernte ich von mir mein sinnliches Wesen, und in erneuter Huld gab mir der Herr das anfanglose Wissen. Durch seine Großmut hat er in meinen Mund eine Zunge gesetzt, die zu reden vermag, und hat mir ein Auge gegeben, das aus seinem Lichte stammt«.

#### **DIE KINDHEIT**

In der Zeit meiner Kindheit, war eine erstaunliche Bewusstwerdung über mich gekommen. Niemand berücksichtigte meinen Zustand. Mein Vater war von meinem Zustand ahnungslos. Er sagte, nun Zunächst einmal bist Du nicht verrückt. Dennoch weiß ich nicht, was mit dir los ist. Es ist nicht die Ermahnung oder die Disziplin, und es ist nicht dies und nicht das. Ich sagte, Höre diesem einem Wort von mir zu: Es ist mit mir wie mit Enteneiern, die unter eine Henne gelegt wurden. Die Henne brütete sie aus, und Babyenten erscheinen. Als die Babyenten ein wenig größer wurden, gingen sie mit der Mutter zum Rand des Stromes und kamen an das Wasser. Ihre Mutter war eine Henne. Sie lief entlang des Randes des Stromes, ohne Möglichkeit in das Wasser zu steigen. Nun Vater, ich sehe, dass der Ozean mein Träger geworden ist, und dieser ist meine Heimat und mein Zustand. Wenn du von mir bist, oder ich bin von dir, komme in den Ozean. Wenn nicht, gehe zurück zu den Hennen. Das ist, wo Du aufgefangen wirst. Wie konnte ich es gewollt haben meine Innerlichkeit und meinen innerlichen Zustand offensichtlich zu machen? Er war ein guter Mensch und er hatte Adel. Wenn du ihm einige Wörter sagen würdest, würden Tränen seinen Bart herunter rollen. Aber er war kein Liebender. Ein guter Mensch ist eine Sache, ein Liebender ist etwas anderes. In mir, da waren immer gute Neuigkeiten. Die Erwachsenen fragten mich dennoch immer, "Warum bist du so traurig? Hast du nichts anzuziehen oder hast du kein Geld?" Dann antwortete ich ihnen gewöhnlich, "Ich wünschte, sie würden mir sogar die Kleider die ich habe, wegnehmen, und mir dann mich an mich selbst zurückgeben."

# MASUD UND DER FISCHERSJUNGE

Einmal wurde der König Masud, der Glückliche, plötzlich von seinem Heer getrennt. Als er so allein ohne Begleiter ritt, sah er ein Kind am Meeresufer sitzen, das ein Netz auf dem Meeresgrund ausgeworfen hatte. Der König grüßte es und setzte sich zu ihm. Das Kind war traurig, sein Herz bekümmert und seine Seele müde. Er fragte: "Kind, warum bist du so traurig? Ich habe noch niemanden so traurig wie dich gesehen." Das Kind sprach: "Oh tapferer Herr, wir sind sieben Kinder ohne Vater. Die Mutter ist verlassen, sehr arm und allein. Um zu fischen, werfe ich jeden Tag das Netz aus und bleibe bis zur Nacht. Ich fange Fische mit hundert Sorgen, bis in die Nacht, oh Herr, das ist mein tun. "Der König sprach: " Möchtest du, betrübtes Kind, dass ich dir helfe?" Das Kind willigte ein, und der König wurde sein Gefährte und warf das Netz in das Meer. Das Netz des Kindes fing die Gunst des Königs ein und an diesem Tag bestimmt hundert Fische. Als das Kind die vielen Fische vor sich sah, sagte es zu sich: "Was habe ich für ein wunderbares Glück. Wie groß ist es, oh Diener, dass dir diese vielen Fische ins Netz gegangen sind?" Der König sprach: "Geh, junge, wenn du etwas über deinen Fischfänger weißt. Du bist jetzt glücklicher als ich, weil dein Fischer ein König ist" Nachdem er das gesprochen hatte, kehrte er zu seinem Pferd zurück. Das Kind sagte zu ihm: "Leg mir meinen Anteil zur Seite" Er erwiderte: "Heute trenne ich nicht den zehnten Teil. Was morgen gefangen wird, soll mir gehören. Morgen sollst du meine Beute sein, und die eigene Beute gebe ich niemandem." Als das Kind am anderen Tag zum Palast lief, ging es, um Gefährte des Königs zu sein. Ein Oberst kam und rief es. Der König setzte es als seinen Gefährten auf den Thron. Jeder sagte: "König, er ist ein Bettler." Der König erwiderte: "Was er auch sein mag, er ist mein Gefährte. Weil ich ihn annahm, kann man ihn nicht ablehnen." Das sprach er und machte ihn zum Herrscher wie er selbst. Ein Bittsteller fragte jenes Kind: "Woher hast du das alles?" Er sprach: "Die Freude kam und die Trauer ging, denn der Herr des Glücks ging an mir vorüber."

## **DAS GEHEIME MANTRA**

Der Schüler des Weisen kniete nieder und der Weise flüsterte das heilige Mantra in sein Ohr. Doch warnte er ihn, es jemandem zu offenbaren. "Was würde geschehen, wenn ich es täte? fragte der Schüler. Dieser erklärte: »Jeder, dem du das Mantra enthüllst, wird aus der Unwissenheit und dem Leiden befreit werden, aber du selbst wirst aus dem Kreis der Schüler ausgeschlossen werden. « Kaum hatte der Weise geendet, da verließ der Schüler auch schon den Ort. Er ging zum Marktplatz des nahegelegenen Dorfes, scharte eine große Menschenmenge um sich und wiederholte laut das heilige Mantra. Als dies dem Weisen und den anderen Schülern berichtet wurde, verlangten die Schüler, der Übeltäter solle hart bestraft werden. Der Weise jedoch lachte und war erfreut!

# ATTAR DER DROGIST

Seit einigen Stunden hatte sich ein Wandersufi vor dem Geschäft von Attar hingesetzt und starrte die ganze Zeit auf seine Auslage. Attar der befürchtete das seine Kundschaft durch die Anwesenheit dieses Mannes vertrieben werden könnte wandte sich mit harschem Ton an ihn: Wenn du was kaufen willst dann tu dies und geh. Der Sufi stand auf und sagte: Ich brauche nichts doch mache ich mir Sorgen für dich, wie du gehen möchtest und all dies auf dieser Welt zurücklassen willst. Darauf entgegnete Attar: Das was ihr sagt ist doch nur leeres Geschwätz. Ihr hängt genauso an dieser Welt, dein Sterben wird genauso schwer sein wie meines. Der Sufi meinte er glaube dies nicht, zog seine Schuhe aus, setzte sich, sprach eine Sure, lächelte, schloss seine Augen und starb.

# **ICH SELBST**

Ein Mönch sagte zu Nasrudin: "Ich bin innerlich so frei und losgelöst, dass ich nie an mich selbst denke, nur an andere." Nasrudin antwortete: "Ich bin so objektiv, dass ich mich betrachten kann, als wäre ich eine andere Person; daher kann ich es mir auch leisten, an mich selbst zu denken."

## **DIE AUBERGINE**

Also wurde Nasreddin zum engen Vertrauten und bevorzugten Günstling des Herrschers. Eines Tages nun bereitete der Koch einige Auberginen zu, die dem Herrscher so köstlich schmeckten, dass er dem Koch befahl, dieses Gericht jeden Tag zuzubereiten. Auf den Ausruf des Herrschers: "Ist dies nicht das wohlschmeckendste Gemüse auf der ganzen Welt?", antwortete Mullah Nasreddin pflichtgemäß: "Ja, Euer Majestät! Das allerbeste!" Als nun am fünften Tag beim soundsovielten Essen wieder Auberginen aufgetragen wurden, brüllte der Herrscher: "Nehmt sofort dieses Essen hinfort! Es ist schauderhaft!" "Ja, wirklich, Euer Majestät", pflichtet Mullah Nasreddin bei, "wahrhaftig es ist das übelste Gemüse der Welt!" "Aber Nasreddin", wandte der Herrscher ein, "vor einigen Tagen noch priesest du dieses als allerbestes Gemüse?" "Ja, schon wahr, Eure Majestät! Aber schließlich diene ich dem Herrscher und nicht dem Gemüse!"

## **URTEILE SIND MAUERN**

Der Meister sprach zu seinen Schülern als jene sich in die Tiefsten Tiefen des Urteilens begaben: "lebt mit dem Unbekannten von Augenblick zu Augenblick – alles ist Überraschung, alles ist immer neu, immer anders. Für die meisten von euch ist nichts Überraschend, sie wissen alles schon, sie sind sich sicher. Ihr werdet über alles staunen, sobald ihr in Unwissenheit lebt. Für unwissende Augen ist alles neu, dann gibt es nichts mehr, womit ihr vergleichen könnt, nichts, was euch an Vergangenes erinnert, nichts, was euch die Zukunft deutet – alles – ist einmalig. So war es nie zuvor und so wird es nie wieder sein. Das bloße Urteilen ist feindselig. Alles auch der Mensch ist ein sich ständig verändernder Strom. Das Leben ist Bewegung, ein ständiges Fließen. Eine sich Ständig ausgleichende Ordnung. Jeden Augenblick ist es neu. Aber das Denken? - Das Denken ist niemals neu. Es hinkt immer hinterher. Der Verstand sammelt nichts als tote Fußspuren. Sie beweisen, dass das Leben hier war, aber jetzt schon weitergegangen ist. Der Verstand hinkt immer hinter dem leben hinterher. Seid nicht der Verstand, sprach der Meister, seid das Leben.

## **DER TREUE SKLAVE**

Im Osten erzählt man die Geschichte, wie ein König mit seinen Philosophen und Freunden die Frage diskutierte, worin Schönheit läge. Als sie zusammen auf der Terrasse sprachen, betrachteten sie die Kinder, die unten im Hof spielten. Plötzlich rief der König den Sklaven im Hof; er gab ihm ein Käppchen, das mit Juwelen geschmückt war, in die Hand und sagte: ,Nun nimm die Kappe und setze sie jenem Kind auf den Kopf, wo sie dir am besten zu passen scheint; wähle und kröne das schönste Kind, das dort unten spielt'. Der Sklave war etwas scheu, doch erfreut und interessiert. Er nahm die juwelenbesetzte Kappe sehr sorgfältig in die Hand. Zuerst setzte er sie auf den Kopf des Königssohnes; er sah, dass sie dem schönen Knaben passte. Und doch war der Sklave irgendwie nicht ganz zufrieden; es schien ihm, dem Kind fehle etwas. Er probierte die Kappe auf dem Kopfe des einen und dann des anderen, bis er sie seinem eigenen kleinen Sohn aufsetzte. Und da sah er, dass ihm die Kappe ganz genau passte; sie sah wunderschön aus, die Kappe schien genau für ihn gemacht. So nahm der Sklave seinen Sohn bei der Hand und führte ihn zum König. Er zitterte etwas vor Angst und sagte: "Mein König, von all den Kindern finde ich, dass diesem die Krone am besten passt. Doch wenn ich Ihnen die Wahrheit gestehen soll, auch wenn ich mich für meine Unbeholfenheit etwas schäme; dies ist mein eigener Sohn, Kind eines unwürdigen Sklaven'. Da lachten der König und seine Gäste herzlich; er dankte dem Sklaven, schenkte ihm die Kappe für sein Kind und sagte: Gewiss hast du mir genau das gesagt, was ich mir wünschte zu hören; es ist das Herz, das, Schönheit erkennt'. Der Sohn des Sklaven war in Wirklichkeit ein sehr hässliches Kind, wie der König und all seine Gäste sofort erkannten. Dieser Sklave mit Namen Ayaz wurde später mit neun anderen zum König gebracht; dieser wollte einen von ihnen zum persönlichen Diener machen. Der weise König gab jedem der zehn ein Weinglas in die Hand und befahl ihnen, es auf den Boden zu schmettern. Jeder gehorchte seinem Befehl. Dann fragte der König jeden einzelnen: ,Weshalb tatest du so etwas?' Die ersten neun antworteten: 'Weil Eure Majestät mir den Befehl dazu gab' die Wahrheit, kurz und trocken. Und dann kam der zehnte Sklave, Ayaz. Er sagte: 'Verzeiht mir, Herr, es tut mir leid', weil er erkannte, dass der König natürlich wusste,

dass er den Befehl gegeben hatte. 'Weil Ihr es mir befahlt', hätte dem König nichts Neues gesagt. Die Schönheit dieses Ausdrucks berührte den König so sehr, dass er ihn zu seinem Diener machte. Nach kurzer Zeit hatte Ayaz die Gunst und das Vertrauen des Königs gewonnen, dieser vertraute ihm seine Schatzkammer an, in der wertvolle Juwelen aufbewahrt wurden. Dies machte viele neidisch, dieser plötzliche Aufstieg vom Sklaven zum Schatzmeister des Königs, einer Position, die viele gerne gehabt hätten. Sobald die Höflinge erfuhren, dass Ayaz zum Günstling des Königs aufgestiegen war, begannen sie, Geschichten über ihn zu erzählen, um ihn beim König in Misskredit zu bringen. Eine davon war, dass Ayaz jeden Tag in die Schatzkammer ginge und dabei ein Juwel stähle, immer nur eines aufs Mal. Der König antwortete: ,Nein, so etwas glaube ich nicht; dies müsst ihr mir zeigen'. So brachten sie den König vor die Schatzkammer. Als Ayaz eintrat, hießen sie ihn, durch ein Loch in der Wand zu schauen, was sich im Innern abspiele. Und der König sah, was da vor sich ging. Ayaz ging hinein, öffnete die Tür des Geldschranks, und was nahm er da hervor? Seine alten, zerlumpten Kleider, die er als Sklave getragen hatte. Er küsste sie, presste sie auf seine Augen und legte sie auf den Tisch. Weihrauch brannte, und was er tat, war ihm heilig. Dann zog er die Kleider an und betrachtete sich im Spiegel. Darauf sagte er, wie wenn es ein Gebet wäre: 'Höre, O Ayaz, schau, was du früher warst. Es ist der König, der dich zu dem gemacht hat, was du heute bist, er ist es, der dir diesen Schatz anvertraut hat. So betrachte diese Aufgabe als deine heiligste Pflicht, und diese Ehre als dein Privileg und Zeichen der Liebe und Freundlichkeit dieses Königs. Wisse, dass es nicht dein eigener Wert ist, der dich in diese Position gebracht hat. Wisse, dass es seine Größe, seine Güte, seine Großherzigkeit war, die deine Fehler übersehen hat, und der dir diesen Rang und Position gegeben hat, die dich ehrt. Vergiss daher nie deinen ersten Tag, an dem du in diese Stadt kamst; denn es ist die Erinnerung an diesen Tag, der dich deine Aufgabe richtig erfüllen lässt.' Danach zog Ayaz die Kleider aus, legte sie an diesen gleichen sicheren Ort zurück und kam heraus. Und was sah er da? Der König, vor dem er sich verneigen wollte, wartete ungeduldig darauf, ihn in seine Arme zu schließen; und der König sagte zu ihm: 'Welche Lektion hast du mir erteilt, Ayaz! Diese Lektion müssen wir alle lernen, was auch immer unser Rang sein mag! Wenn wir vor jenem König stehen, vor dem wir alle nichts als Sklaven sind, sollten wir uns immer daran erinnern, dass es in Hilflosigkeit war, mit der wir begannen und wuchsen, erzogen wurden und ins Leben kamen, um zu verstehen und ein Leben in Freude zu leben. Die Leute sagten, dass du aus unserer Schatzkammer Juwelen gestohlen habest, doch da ich nun herkam, habe ich gesehen, dass du mein Herz gestohlen hast!'

### **EBEN DARUM**

Wenn die Menschen um etwas bitten, so gib es ihnen nie, ehe nicht mindestens ein Tag darüber hingegangen ist", sagte der Mulla. "Warum denn nicht? "Die Erfahrung lehrt, dass sie nur dann etwas schätzen, wenn sie die Gelegenheit gehabt haben, daran zu zweifeln, ob sie es bekommen oder nicht."

## **NICHTS ZU VERLIEREN**

Ein Weiser geht mit einem neuen Schüler auf die Reise. Der Schüler hat heimlich etwas Geld mitgenommen, der Weise jedoch weiß es. Sie kommen an ein dunkles Tal mit zwei Wegen. Der Schüler wird ängstlich wegen seines Geldes und fragt den Weisen: Welchen Weg wollen wir gehen? Der Weise sagt: "Wirf das Geld weg, dann bist du frei, jeden Weg zu gehen, den du willst!" "Fürchte nicht etwas zu verlieren auf dem Pfad, alles was du verlieren kannst, sind Eigenschaften die dich vom Glück fern halten."

# **NUR FÜNF RUPIEN**

Ein armer Mann jammert laut im Tempel: »Großer Gott, schenke mir fünf Rupien, damit ich für meiner Familie etwas zu essen kaufen kann. Nur fünf Rupien schenk mir! « So fleht er wieder und wieder. Da holt neben ihm ein reicher Kaufmann ein Geldstück aus seiner Tasche, gibt es dem Mann und sagt: »Hier hast du deine fünf Rupien, aber bitte, bitte, lenke Ihn mir nicht länger ab!

### **WIEVIEL WIEGT DAS LEBEN**

Ein Schüler kam zu einem weisen alten Mann. "Herr" sprach er mit schleppender Stimme "das Leben liegt wie eine Last auf meinen Schultern. Es drückt mich zu Boden und ich habe das Gefühl, unter dem Gewicht zusammenzubrechen." Mein Sohn" sagte der Alte mit einem liebevollen Lächeln "das Leben ist leicht wie eine Feder." Herr, bei aller Demut, aber hier musst du irren. Denn ich spüre mein Leben wie eine Last von tausend Pfunden auf mir. Sag, was kann ich tun?" "Wir sind es selbst, die uns Last auf unsere Schultern laden." sagte der Alte, immer noch milde lächelnd. "Aber..." wollte der Junge einwenden. Der alte Mann hob die Hand: "Dieses "Aber", mein Sohn, wiegt allein tausend Pfund."

# **DER SAFT DES HASEN**

Ein Jäger brachte Nasreddin Hodscha einen Feldhasen als Geschenk. Nasreddin Hodschas Frau bereitete daraus ein schmackhaftes Gericht, das sie am Abend gemeinsam mit dem Jäger verspeisten. Ein paar Tage später klopfte es an der Tür. Als der Hodscha öffnete, sah er sich einem Fremden gegenüber und fragte: "Wer bist du und was willst du?" Der Fremde antwortete: "Ich bin der Nachbar des Jägers, der dir neulich den Hasen gebracht hat." Nasreddin Hodscha bat ihn herein und sie aßen gemeinsam zu Abend. Eine Woche später klopfte ein anderer Unbekannter an die Tür. Auf Nasreddins Frage, wer er sei, antwortete er: "Ich bin ein Verwandter des Nachbarn des Jägers, der dir letzte Woche den Hasen geschenkt hat." Auch ihn lud der Hodscha zum Essen ein. Wieder verging eine Woche und wieder klopfte ein Unbekannter an Nasreddin Hodschas Tür. Kaum hatte der Hodscha die Tür geöffnet, begann der Fremde: "Ich bin ein Bekannter des Verwandten des Nachbarn des Jägers,..."der mir neulich den Hasen gebracht hat", ergänzte der Hodscha resigniert. "Also bitte, tritt ein." Nasreddin Hodschas Frau brachte eine Suppentasse und setzte sie dem Gast vor. Der fing an zu löffeln, verzog aber gleich den Mund und beschwerte sich: "Das ist ja nur Wasser!" Da erwiderte der Hodscha, dem die ungebetenen Besucher längst lästig waren: "Ja mein Freund, das ist der Saft des Saftes des Saftes des Hasen!"

#### **WER SUCHT DER FINDET**

Der alte Rabbi ist beim Talmudstudium unterbrochen worden. Als er ins Zimmer zurückkommt, will er sich wieder seiner Lektüre widmen. Nachdem er sich an den Schreibtisch gesetzt hat, tastet er nach seiner Brille, die aber nicht wie gewohnt im Buch liegt... Er fängt an, nach den Regeln der talmudischen Lehre nachzudenken: Jeden Tag trage ich beim Lesen die Brille, und wenn ich aufhöre, lege ich die Brille ins Buch. Wenn ich das täglich tue, habe ich es auch heute getan. Wenn ich es aber getan habe, muss die Brille im Buch liegen. Sie liegt aber nicht drin. Sie liegt nicht drin, das heißt, sie ist weg. Meine Brille ist weg. Von allein kann sie nicht weg sein. Also muss sie jemand genommen haben. Wer kann die Brille genommen haben? Wenn sie jemand weggenommen hat, dann entweder jemand, der eine Brille hat, oder jemand, der keine Brille hat. Wenn einer schon eine Brille hat, dann nimmt er doch keine Brille mehr. Wenn es also jemand gewesen ist, der keine Brille hat, dann ist es entweder jemand gewesen, der keine Brille hat und sieht, oder jemand, der keine Brille hat und nichts sieht. Wenn er keine Brille hat und sieht, dann braucht er auch keine Brille. Es ist also jemand gewesen, der keine Brille hat und nichts sieht. Aber wenn er keine Brille hat und nichts sieht, dann kann er die Brille ja gar nicht sehen. Da sie keiner weggenommen hat, der eine Brille hat, weil der braucht keine mehr, und da aber der, der keine Brille hat, entweder sehen kann, und dann braucht er keine Brille, oder nicht sehen kann, dann kann er aber auch die Brille nicht sehen, und die Brille aber auch nicht weggelaufen sein kann, muss sie noch da sein! Ich sehe sie aber nirgends. Wo ist sie nur? Auf dem Tisch liegt sie nicht, auf der Kommode nicht, auf dem Bett... Moment mal, woher weiß ich eigentlich, dass sie nirgends liegt? Weil ich es sehe. Ich sehe? Ohne Brille kann ich doch gar nicht sehen! Also hab ich doch eine Brille auf. Entweder ist das jetzt eine fremde Brille oder meine eigene. Da es aber ausgeschlossen ist, dass ich eine fremde Brille auf der Nase habe, ist es meine Brille - richtig, da ist sie ja! Der Rabbi beendet damit seine Analyse und sagt dankbar: »Gesegnet sei der Allmächtige, der mir die Möglichkeit gab, die Weisheit des Talmud zu beherrschen, durch die ich meine Brille wiederfinden konnte. «

#### **IM HAUS**

"Ich befand mich im Haus & dachte, vor der Tür sei Dschunaid. Ich verdrängte den Gedanken, bis er mir zum dritten Male kam. Dann ging ich hinaus und sah Dschunaid tatsächlich dort. Er fragte: "Warum kamst du nicht schon beim ersten Gedanken heraus? "

## DAS ZIEL DER SCHÖPFUNG

Zu Mittag kam Bayazid in Begleitung einiger Schüler an einer Moschee vorbei, als der Muezzin vom Minarett aus zum Gebet rief: "Allah o Akbar" (Gott ist groß!) Bayazid sagt darauf: "Und ich bin Er!" Die Schüler bemerkten verängstigt: " Die Gläubigen eilen in die Moschee. Sie werden euch hören!" Der Meister sprach: "Hat Gott nicht gesagt, dass der Mensch das Ziel der Schöpfung sei. Ich verkörpere die Gestalt, die er zu sein wünschte!" Wenn der Sufi sagt: "Ich bin Gott", meinen die Leute, das sei ein überheblicher Anspruch. "Ich bin Gott" zeugt von ungeheurer Demut, denn jener, der da sagt: "Ich bin Gottes Knecht", weist zwei Leben nach: sein eigenes und Gottes Leben. Aber jener, der "Ich bin Gott" sagt, hat sein Leben ausgelöscht. Das heißt, er sagt: Er ist alles; es gibt nichts außer Ihn; ich bin ganz von Ihm umfangen. Hierin liegt größere Demut, und das wird von den Menschen nicht begriffen. Wenn sich ein Mann Gott unterwirft, dann ist immer noch seine Leibeigenschaft eine Schranke; zwar sieht er Gott, doch sieht er auch sich selbst. Darum ist er nicht gänzlich in der Flut versunken; derjenige ist ganz in der Flut versunken, in dem keinerlei Bewegung ist, aber dessen Bewegung die Bewegung der Flut ist.

#### **DER ASKET**

Zu einem Festmahl war einst ein Sufi am Hofe des Königs zu Gast. Als ER den Palast betrat rief der König " Da kommt ein demütiger Asket!" Der Sufi sagte " Du irrst dich mein König! Du bist der eigentliche Asket nicht ich." Verwundert fragt der König " Ich habe keine Ahnung wovon du sprichst. Da erklärte der Sufi " Mir liegt die ganze Welt zu Füßen. Ich kann gehen wohin ich will, schlafen wo es mir gefällt und leben wie ich will. Ich bin frei wie ein Vogel im Himmel. Du jedoch hast dich mit ein paar Kurtisanen, Gewändern, einigen Gemächern und einer Kutsche zufrieden gegeben. Sag mir nun, bin ich der Asket oder du?"

# **ALS NURI KRANK WAR**

Überliefert wurde, dass der Sufi Nuri krank war und Dschunaid ihn mit Blumen & Früchten besuchte. Eine Weile später wurde Dschunaid krank, und Nuri besuchte ihn mit seinen Freunden und sagte: "Jeder soll von Dschunaids Krankheit etwas auf sich nehmen, damit er gesund wird." "Wir haben es genommen", antworteten sie, und Dschunaid stand augenblicklich auf. "Wenn du wieder den Krankenbesuch machst, komm du auch so", bat ihn Nuri, "bring keine Blumen & Früchte!"

# **AUFREGUNG**

"Was ist das Ziel"? Wurde Dschuang Dsi gefragt, er sprach: "Das Wirken, den Willen der Natur zu erkennen, und zu erkennen, in welcher Beziehung das menschliche Wirken dazu stehen muss: das ist das Ziel. Der höchste Mensch wendet seinen Geist zurück zur Ewigkeit und genießt die Geheimnisse des Jenseits. Er ist wie das Wasser, das fließt, ohne Formen anzunehmen. Die Menschen der Masse versuchen Dinge, die sich nicht erzwingen lassen, zu erzwingen, darum sind sie fortwährend in Aufregung.

#### IBN ARABI UND DIE VERLOREN GEGANGENE FRAGE

Ibn Arabi erwiderte einst auf eine verloren gegangene Frage eines Schülers: "Es gab mal eine Zeit, da ich es meinem Genossen verübelte, wenn seine Religion der meinigen nicht nahe war; jetzt aber nimmt mein Herz jegliche Form auf: es ist ein Weideplatz für Gazellen, ein Klopfer für Mönche, Ein Tempel für Götzenbilder und eine Kaaba für den Pilger, Die Tafeln der Thora und das heilige Buch des Qur`ans. Die Liebe allein ist meine Religion, und wohin ihre Reittiere immer sich wenden, so ist sie meine Religion und mein Glaube. Lies die Schriften der Größten Meister, egal welcher Gruppierung sie angehören mögen, und du wirst schneller Vollendet Sein, als der Verstand "aber" sagen kann.

# DES KÖNIGS WIRD GESCHAUT AUF DREIERLEI ART

Der Meister wurde gefragt wie man den König aller Könige erkenne, er verlas darauf hin folgenden Abschnitt des Sohars: "Die eine Art: Die Erscheinung, die sich zeigt dem Auge, entfernt sich, und das Auge vermag nicht zu bestimmen die Deutlichkeit der Erscheinung, weil sie sich entfernt; bis das Auge ein Winziges der Erscheinung in seinen Falten trägt. Denn wer eine Sache von ferne schauen will, zieht das Auge ein wenig zusammen. Und darauf steht geschrieben: » Von ferne erschien der König mir. « Die zweite Art: Die Erscheinung dieser sieht das Auge in seiner Geblendetheit; denn diese Art zeigt sich dem Auge nicht, außer in Geblendetheit, dass es ein Winziges erfasse. Und es begreift nicht in Klarheit; schließt man das Auge und öffnet es ein wenig, so erfasst man diese Erscheinung. Und diese Art bedarf der Deutung, um sich klar zu werden in dem, was das Auge erfasst hat. Und darauf steht geschrieben: » Was siehst Du? « Die dritte Art: Sie ist der Strahl des leuchtenden Spiegels, in dem nichts gesehen wird, außer mit dem inneren Gesichtskreis des Auges, das geblendet ist in Verschlossenheit. Und man lässt ihn rollen in den inneren Gesichtskreis, und es erscheint in diesem Kreis ein Spiegel, der leuchtet. Und es kann nicht begreifen diese Art, außer wer leuchtenden Strahl bei Geschlossenheit des Auges schaut. Und darauf steht geschrieben: »Es war über mir des Königs Hand«, »Und des Königs Hand ward über mich mächtig". Und sie alle wurden klar den wahren Sehern, das Höchste zu schauen, wie es nie geschaut wurde.

### OH LIEBE UNENDLICHE GÜTE

Armelle Nicolas Sprach einst: O Liebe! Unendliche Güte! Ich kann dir nicht mehr entfliehen! Du bist mir überall voraus, und ich finde dich überall. Ich sehe dich nicht mehr wie durch Nebel, sondern klar und offenbar. Nichts Mittelndes ist mehr zwischen dir und mir. Was soll ich nun tun? Wie werde ich auf dieser Erde leben bei dem Licht und dem Feuer, das mich verzehrt? Nie war ich wie heute verwirrt. Die Kraft, die ich fühle, übertrifft alles Maß. Ich weiß nicht, wohin mich wenden, noch was sagen, nur dies: Deine Liebe führt mich aus mir selber fort und überwindet mich, wo immer ich bin. ich sehe meine Seele von allen Dingen los und frei, so rein, so allein, so abgeschieden, dass es scheint, als wohne sie nicht mehr in meinem Leibe, der wie mich dünkt nichts anderes sucht als der Seele wie unempfindlich zu folgen. Ich habe keine Gedanken noch irgendetwas mehr, das mich aufhielte oder beschäftigte, wie es sonst gemeiniglich geschieht. Die Liebe, die mich verzehrt, kann niemand aussprechen, niemand verstehen. Sie ist unendlich und wächst dennoch alle Tage mehr und mehr.

# **DIE ABSICHT DES WILLENS**

Einst fragte einer den Meister Eckehart, was es den mit der Absicht dem Motiv des Willens, auf sich habe, er sprach: "Nun merke auffolgende Unterweisung! Jede Kreatur betreibt ihr Werk um eines Endzweckes willen. Der Endzweck ist all Wegs das Erste in der Absicht und das Letzte in der Ausführung. Die Taten rühren von der Absicht her, und Jedem gebührt entsprechend der Absicht. Gott achtet nur auf die Früchte des Herzens. Er merkt sich nicht, was einer im Einzelnen tut oder wie er sich verhält. Gott lässt allein die Beweggründe gelten. Wisse: "Die Absicht des Willens ist der Schlüssel zur Vollkommenheit!"

#### **DAS TAL DER LIEBE**

Fariduddin Attar wurde einst gefragt was denn das Tal der Liebe sei und wie man es Betreten könne? er sprach: "Um hier einzutreten, muss man ganz in Feuer tauchen, ja man muss selber Feuer sein, denn sonst könnte man da nicht leben. Der wahrhaft Liebende muss dem Feuer gleich sein, entflammten Angesichts, brennend und ungestüm wie das Feuer. Um zu lieben, darf man keinen Hintergedanken haben; man muss bereit sein, hundert Welten ins Feuer zuwerfen; man muss weder Glauben noch Unglauben kennen, weder Zweifel noch Zuversicht hegen. Auf diesem Wege ist kein Unterschied zwischen Gut und Böse; wo die Liebe ist, sind Gut und Böse entschwunden. In diesem Tale ist die Liebe das Feuer und sein Rauch ist die Vernunft. Wenn die Liebe kommt, entflieht die Vernunft in Eile. Die Vernunft kann mit der Liebe nicht zusammen wohnen; die Liebe hat nichts zu schaffen mit der Vernunft des Menschen. Gewännest du einen rechten Blick der unsichtbaren Welt, dann erst vermöchtest du zu erkennen die Quelle der geheimnisreichen Liebe, die ich dir verkünde. Das Dasein der Liebe wird Blatt für Blatt völlig zerstört von der Trunkenheit der Liebe selbst.

# FÜHRER DER UNSCHLÜSSIGEN

Maimonides wurde von einem Schüler gefragt wie man sich auf der Höchste Stufe der Vollendung verhalte, er sprach: "Wenn du über irgendeine Frage im Zweifel bist und still hältst und zwingst dich nicht zu glauben, dass etwas Unerwiesenes bewiesen sei, und du versuchst nicht, etwas zu verwerfen, oder als falsch zu erklären, wovon das Gegenteil nicht bewiesen ist, und du trachtest nicht, das zu erkennen, was du nicht zu erkennen vermagst, so bist du bereits weit gereist." Sosan sagte einst: "Der große Weg ist ganz einfach, soll die Wahrheit sich dir offenbaren, Lass jede Meinung für oder gegen etwas beiseite. Sprich und Denke nicht dies ist gewonnen und dies verloren, jenes ist wahr dieses ist unwahr. Wenn du jedoch die kleinste Unterscheidung triffst, werden Himmel und Erde unendlich weit voneinander getrennt. Verharre nicht in dualistischen Anschauungen, sei achtsam und folge ihnen nicht. Gibt es auch nur eine Spur von Dies und Das, von Richtig und Falsch, gerät der Geist in Verwirrung und verliert sich. Den einen Geist mit dem unterscheidenden Geist zu suchen, ist der größte Fehler von allen."

# **DIE KATZE**

Eines Abends als der Prophet Mohammed betete, kroch eine Schlange zu ihm ins Zimmer und wollte ihn beißen. Der Prophet merkte dies nicht und betete weiter. Doch eine Katze bemerkte den Eindringling und lief hin. Die Schlange und die Katze kämpften bis die Katze die Schlage schließlich tot biss. Der Prophet der sein Gebet beendet hatte, nahm die Katze auf den Schoß bedankte sich bei ihr und streichelte ihr sanft über den Bauch. Seitdem fallen Katzen immer auf die Beine, weil sie Mohammed das Leben gerettet haben.

# **DER RATSCHLAG**

Ein Jude klagt beim Rabbi, er wohne mit seiner Familie in einem winzigen Stübchen - es sei nicht auszuhalten. Der Rabbi überlegt. dann fragt er: "Hast du Hühner? Hast du auch eine Ziege?" Der Jude hat Hühner und auch eine Ziege. "Nimm die Hühner und die Ziege mit in die Stube hinein!" "Aber Rabbi !" Schrie er gewaltig! Wir können uns doch so schon kaum in der Stube umdrehen!" Der Rabbi lässt sich jedoch nicht erweichen... Nach einer Woche kommt der Jude wieder und fleht: "Rabbi, lasst mich die die Tiere in den Stall zurück tun!" Der Rabbi erlaubt es, und kurze Zeit später fragt er den Juden: "Nun, wie ist es bei Euch jetzt mit dem Platz? Rabbi", sagte der Jude glücklich, "wir haben den Eindruck, in einem Riesensaal zu leben!" Darauf der Rabbi, stolz: "Siehst du!"

#### **VOLLKOMMENE LIEBE**

Der Meister Baalschem sprach zu einem seiner Schüler: " Den Geringsten der Geringen, der dir in den Sinn kommen kann, liebe ich mehr, als du deinen einzigen Sohn."

#### **HIMMELSVOGEL**

Einst schrieb Rumi: Zu Zeiten gleicht mein Zustand einem Traume. Meine Augen schlafen, aber mein Herz ist wach; eure Augen sind wach, und euer Herz schläft fest, meine Augen sind geschlossen, und mein Herz ist am offenen Tor. Mein Herz hat seine eignen fünf Sinne; diese Sinne meines Herzens erfahren die beiden Welten. Ein Schwächling wie ihr soll mich nicht rügen; was euch Nacht scheint, ist mir lichter Tag, was euch Kerker scheint, ist mir ein Garten, mühsamstes Tun ist mir Rast. Eure Füße sind im Schlamm, mir wandelt sich der Schlamm in Rosen, die Leichenklage eures Ohrs ist mir die Hochzeitstrommel. Auf Erden scheine ich zu sein, mit euch im Hause zu weilen, und steige indes wie Saturn zum siebenten Himmel auf. Nicht ich bin euch hier zugesellt, es ist mein Schatten. Meine Erhebung übersteigt eure Gedanken, denn ich habe das Denken überstiegen. Ja, ich bin dem Bereich des Denkens enteilt. Ich bin Herr des Denkens, nicht von ihm beherrscht, wie der Baumeister der Herr des Baues ist. Alle Kreaturen sind dem Denken unterworfen; darum sind sie traurig im Herzen und kummervoll. Ich sende mich als Botschaft zum Denken und entspringe ihm wieder nach meiner Lust. Ich bin wie der Vogel des Himmels, das Denken wie die Fliege, - wie kann die Fliege mir helfen wollen?

### **DER BLICK DES MEISTERS**

Das Gemach des Meisters stieß an den Saal, in dem die Schüler schliefen. In der Nacht ging er zuweilen, ein Licht in der Hand, hinüber und sah die Gesichter der Schlafenden an. Einmal bückte er sich zu der niederen Ofenbank, auf der der jüngste seiner Schüler unter einer schlechten dreieckigen Decke lag, betrachtete ihn lange und sprach dann zu sich: "Oh Wunder über Wunder, dass ein so großer Gott in einem so schmächtigen Hause wohnt."

## **AM ANFANG WAR DAS WORT**

Rabbi Israel von Rizin erzählte: " ... Alle Schüler meines Ahnen, des großen Maggids (Lehrers), sprachen die Lehre in seinem Namen, nur Rabbi Sussja nicht. Das kam daher, weil Rabbi Sussja kaum je eine Rede des Meisters bis zu Ende hörte. Denn zu Anfang der Rede, wenn der Maggid den Satz der Heiligen Schrift vortrug, den er auslegen wollte, und mit den Worten der Schrift "Und Gott sprach", "Und Gott redete" begann, ergriff die Verzückung Rabbi Sussja, und er schrie und bewegte sich so wild, dass er die Tafelrunde verstörte und man ihn hinausführen musste. Da stand er dann im Flur oder in der Holzkammer, schlug an die Wände und schrie: "Und Gott sprach!" Er wurde erst still, wenn mein Ahn auszulegen aufhörte. So ist es gekommen, dass er die Reden des Maggids nicht kannte. "Aber die Wahrheit ist, das sage ich euch: Wenn einer in Wahrheit aufnimmt (hört), dann ist es genug an einem Wort. Mit einem Worte kann man die Welt erheben, mit einem Worte kann man die Welt entsühnen."

## DAS TOR DER TRÄNEN

Isaak von Ninive wurde einst gefragt, was der Ausspruch bedeute das: "Wenn alle Pforten verschlossen sind, ist das Tor der Tränen geöffnet!" Er gab zur Antwort: "Siehe, da liegt einer auf den Knien, auf einmal, während er so im Flehen und Seufzen liegt, bricht plötzlich aus seinem Herzen die Quelle der Süßigkeit, seine Glieder beginnen zu wanken, seine Augen schließen sich, sein Antlitz neigt sich zur Erde und seine Sinne schwinden, so dass selbst die Knie ihn nicht mehr zu tragen vermögen vor Entzücken über die Seligkeit, die seinen ganzen Körper durchstrahlt. Dies sei dir das Merkzeichen, das auch du in der Ruhe und in der rechten

Übung der Demut bist und deine Seele daran ist, die Finsternis zu verlassen. Dein Herz wird entbrennen und Tag und Nacht wie im Feuer überwallen, und alles Irdische wird dir wie Asche und Kot erscheinen, so mächtig und glühend ist das Entzücken, das du in deiner Seele erlebst. Und eine Quelle der Tränen wird dir gegeben, so dass sie von selbst wie Bäche strömen aus deinen Augen und sich mit all deinen Werken verbinden; und mit allem, was du nur tust, mischen sich deine Tränen. Wenn du solches in dir bemerkst, dann sei getrost: du hast das Meer überschritten! Aber mühe dich immer mehr und halte sorgfältig Wache über dich, so wirst du Tag um Tag zunehmender innere Mensch steht ohne Frucht, solange er noch der Frucht der Tränen ermangelt. Hast du aber dies Land betreten, dann wisse, dass dein Geist verlassen hat das Gefängnis dieser Welt und seinen Fuß gesetzt auf den Weg des neuen Menschen und seine Luft zu atmen beginnt, des wunderbaren, des neuen Standes. Denn beginnt der Fluss der Tränen, so beginnen die Geburtswehen des geistlichen Menschen. Die Gnade, die allen bestimmt ist, hat deine Seele befruchtet, dass sie heimlich gebäre die Gottesgestalt für die Glorie der künftigen Welt. Und da die Zeit gekommen, da sie gebären soll, beginnt es in der Seele sich zu regen, und von verborgener Kraft gezogen tritt das Kind aus seinem Mutterschoße. Das Ungewohnte aber, das ihm widerfährt, lässt all sogleich die Glieder sich bewegen: es weint Tränen, die doch süß wie Honig sind. Und je kräftiger es von innen wächst, umso reichlicher ist die Fülle von Tränen, und gleich einer Wasserquelle sind die Augen. So geht es einige Zeit, dann aber kommt man zum Frieden der Gedanken, zu jener Ruhe, von der der selige Paulus spricht. Und wenn du gelangt sein wirst in dieses Land des Friedens der Gedanken, so wird von dir genommen werden die Menge der Tränen, und danach werden sie nur mehr in bekömmlichem Maße kommen. Die Heiligen alle trauerten und ihre Augen waren immer tränenvoll. All Überall haben die Vollkommenen und die Überwinder geweint. Und keine Zeit ist, wo sie nicht die Tröstung dieser Tränen erfahren würden, und so schauen sie stets dem lichte zu. Solang sind die Tränen in ihren Augen, bis sie verdienen das Gesicht seiner Offenbarungen, wie er sagte: »Selig die Trauernden, denn sie werden getröstet werden«. Zur selben Zeit, wo die Gnade angefangen hat, deine Augen zu öffnen, so dass du die wahre Gestalt der Dinge merkst, beginnen deine Augen Tränen zu vergießen, bis dass sie durch ihre Menge deine Wangen abwaschen, und der Andrang der Sinne wird zur Ruhe gebracht, indem sie friedlich in dir eingeschlossen werden. Nach diesem Tore zielen alle Heiligen; denn durch Tränen öffnet sich ihnen die Pforte, dass sie eintreten zum Lande des Trosts zum Lande, wo Gottes Spuren dem Schauenden sichtbar werden durch Offenbarung. Durch unversiegliche Tränen empfing die Seele den Frieden der Gedanken und ward erhöht zur Reinheit des Geistes. Durch Reinheit des Geistes gelangt sie zur Schauung der Geheimnisse; denn die Reinheit ist beschlossen in jenem Frieden, der dem inneren Kampfe folgt.

# **DER VOGEL IM WIPFEL**

Vielerlei Menschen standen unter einem hohen Baum. Und einer von den Menschen hatte Augen zu sehen. Er sah: im Wipfel des Baums stand ein Vogel, herrlich in wesenhafter Schönheit. Die anderen sahen den Vogel nicht. Über jenen Mann aber fiel ein großes Bangen, zu dem Vogel zu kommen und ihn zu nehmen, er konnte nicht von dannen ohne den Vogel. Wegen der Höhe des Baums war es jedoch nicht in seinem Vermögen, und auch eine Leiter war nicht da. Weil aber sein Bangen so übermächtig war, fand seine Seele sich den Rat. Er nahm die Menschen, die umher standen, und stellte sie aufeinander, jeden auf die Schultern eines Gefährten. Er aber stieg zuoberst, so dass er zum Vogel kam, und nahm ihn. Die Menschen, wiewohl sie dem einen geholfen hatten, wussten nichts von dem Vogel und sahen ihn nicht. Er aber, der von ihm wusste und ihn sah, hätte ohne sie nicht zu ihm kommen können. Würde jedoch der unterste von ihnen seinen Ort verlassen, dann müsste der oben zur Dunklen Nacht der Erde niederfallen. So wird von einem Zaddik erzählt, er sei beim Beten der Gemeinde eine lange Zeit stumm und ohne Bewegung dagestanden und habe dann erst selbst zu beten begonnen; sein Wort sei ein Gewand gewesen, in dessen Falten hätten sich die niedergehaltenen Gebete geschmiegt und seien emporgetragen worden. Dieser Zaddik pflegte vor dem Beten zu sagen: " Ich binde mich mit allen die zur Einheit streben, mit denen, die größer sind als ich, das durch sie mein Gedanke aufsteige, und mit denen, die kleiner sind als ich, dass sie durch mich gehoben werden." Dies ist das Geheimnis der Gemeinschaft, dass nicht bloß der Niedere des Höheren bedarf, sondern auch der Hohe des Niederen.

### **WO VERBIRGST DU DICH**

Moses hörte zufällig im Vorbeigehen, wie ein unwissender Schäfer betete: "Oh Gott, der Du auserwählst, wo verbirgst Du Dich? Lass mich Dich finden, dass ich Dir diene, Dir die Schuhe anziehe, Dir die Haare kämme, Dir die Kleider wasche, Deine Läuse töte, Dir die Milch bringe, o Erhabener! "Oh je, was bist du ganz und gar verdorben, "tadelte ihn Moses, was ist das für ein Geschwätz, für eine Lästerung und Prahlerei? Gott, der Hoch erhabene, bedarf derartiger Dienste nicht!" Der Schäfer entwich verwirrt in die Wüste. Da ermahnte Gott den Moses: "Du hast Meinen Diener von Mir getrennt. Bist du gekommen zu binden oder zu lösen? Verhindere Trennung, wo immer du kannst! Das Meist gehasste ist für mich die Scheidung. Jedem schenkte Ich sein eigenes Verhalten, gab jedem seine eigene Ausdrucksweise. Der Hirte ist zu loben, du aber bist zu tadeln: Bei ihm geht es um Honig, bei dir geht es um Gift. Ich bin unabhängig von Reinheit und Befleckung, von Schwerfälligkeit und Behändigkeit. Nicht zu meinem Nutzen stelle Ich die Gebote auf, sondern aus Großmut gegenüber Meinen Dienern. Nicht Ich werde rein durch eure Gebete - ihr selbst werdet es und verstreut Perlen. Ich schaue nicht auf Zunge und Rede, Ich schaue auf das Innere und die Seele. Ich blicke in das Herz, ob es - trotz vorlauter Worte - demütig bleibt. Das Herz ist wesentlich, die Rede zufällig."

#### **WIE MAN GEWINNT**

Nasrudin entschloss sich, als Heiliger aufzutreten. Er wählte eine gewisse Stadt aus und erklärte öffentlich, dass der ortsansässige Weise ein Ignorant sei. Er versprach, dies mit einer einzigen Frage zu beweisen, die er ihm am folgenden Tag auf dem Marktplatz zu stellen gedenke. Der erzürnte Weise war zur vorgeschlagenen Zeit zur Stelle. Die gesamte Bevölkerung fand sich ein. "Ich will diesem Herrn nun eine Frage stellen", sagte Nasrudin zur versammelten Volksmenge, "und falls er dieselbe nicht beantworten kann, werdet ihr wissen, wer von uns beiden der Dummkopf ist." Indem er sich dem Weisen zuwandte, der in der geistlichen Sprache der Araber äußerst bewandert war, sprach er: "Sag mir, was bedeutet das Wort: "Marafsh?" "Ich weiß es nicht", antwortete der Weise, der den Begriff übersetzt hatte. Und so verjagte ihn das Volk als Betrüger. Als er Nasrudin auf der Straße begegnete, die aus der Stadt hinaus führte, sagte der Weise: "Du hast mich betrogen." "Wie lange bist du der Ortsweise dieser Stadt gewesen?" fragte Nasrudin. "Dreißig Jahre", antwortete der Weise mit zitternder Stimme. "Und die Weisheit, die du diesen Leuten beigebracht hast, besteht die bloß darin, zu wissen, wie man sich betrügen lässt?"

# DIE ERSTEN STRAHLEN DER MÖRGENRÖTE

Yahya, der Bayazid zu sehen begehrte, machte sich auf den Weg zu ihm, aber er fand ihn nicht zu Hause, weil er damals in mitten der Gräber war, mit Taten der Andacht beschäftigt. Es war die Stunde des Abendgebets. Yahya ging Bayazid zu suchen und fand ihn alsbald. Er sprach zu sich: »Jetzt ist es Nacht, aber morgen in der Frühe werde ich ihn begrüßen «. Bis zu den ersten Strahlen der Morgenröte sah er Bayazid aufrecht auf den Füssen, Worte murmelnd, und er war von Staunen darüber betroffen. Als die Sonne aufgegangen war, ging Yahya, Bayazid zu begrüßen. »Was machtest du in dieser Nacht«, fragte er ihn. »In dieser Nacht«, antwortete Bayazid, hat man mir zwanzig Grade gezeigt, die ich nicht angenommen habe, weil sie alle wie Vorhänge waren, die mich hinderten, vorwärts zu gehen «. Da sagte Yahya: »O Bayazid! gib mir einen Rat«. »Wohl«, sprach Bayazid, »wenn man dir auch den Grad anbieten sollte, den alle Propheten erreicht haben, willige nicht ein, ihn anzunehmen. Verlange noch weiter zu gehen, steigere deine Ansprüche; denn wenn du einen Grad annimmst, wird er für dich ein Vorhang werden, der deinen Gang hemmen wird«.

#### **IM PELZ**

Der Rabbi Mendel aus Kozk sagte einmal von einem berühmten Rabbiner: "Das ist ein Zaddik im Pelz." Die Schüler fragten, wie das zu verstehen sei. "Nun", erklärte er, "einer kauft sich im Winter einen Pelz, ein andrer kauft Brennholz. Was ist der Unterschied zwischen ihnen? Jener will nur sich, dieser auch andern Wärme spenden."

## **DAMALS IN DER HÖHLE**

Abu Bakr erzählte einst: Damals, auf der Flucht nach Medina, hatten wir uns in der Höhle versteckt, als die suchenden Soldaten direkt auf deren Eingang zukamen. Ich sagte zu dem Propheten: "O Bote des Einen! Wenn sie hier hereinschauen, sind wir verloren." Er antwortete sogleich: "Glaubst du, dass wir nur zu zweit sind, Abu Bakr? Ein Dritter ist mit uns: Es wird uns Rettung zuteilwerden." Er lehrte mich das geheime Ritual. Die Koresch-Soldaten bewegten sich auf den Eingang der Höhle zu und wollten sie betreten. Dann hörten wir, wie plötzlich einer sagte: "Da drin können sie nicht sein. Schau, der ganze Eingang ist von einem großen Spinnennetz überspannt. Sie hätten es zerstören müssen, falls sie in die Höhle hineingegangen wären." Unter Schwüren, uns aufzuspüren und uns zu töten, gingen sie weiter. Wir aber waren gerettet. Wir setzten unsere Reise nordwärts durch die Wüste fort.

# **IM HAUS DES SCHWIEGERVATERS**

Nach seiner Heirat lebte Rabbi Baruch im Haus seines Schwiegervaters. Dessen beide andern Schwiegersöhne, die gelehrte Männer waren, beklagten sich, dass Baruch sich anders benehme als sie und alle Welt: wenn sie über den Büchern saßen, schlief er, und wenn er wach war, trieb er allerhand törichte Spiele. Endlich entschloss sich der Schwiegervater, mit allen dreien zu jenem Weisen Meister zu fahren, der auch Richter und Lehrer war, um ihm die Sache vorzulegen. Auf der Fahrt setzten sie Baruch neben den Kutscher. Als sie jedoch in der Ortschaft ins Haus des Meisters treten wollten, wurde nur Baruch eingelassen, die andern mussten draußen warten, bis man sie später ebenso vor das Angesicht des alten Weisen lud. Er sprach zu ihnen: "Baruchel führt sich sehr gut, und was euch eitles Spiel dünkt, ist auf hohe Dinge gerichtet und wirkt hohes Werk" Als sie heimfuhren, gaben sie Baruch den besten Platz in der Kutsche.

## DAS OPFER DER SPENDE

Man fragte den Meister: "Es steht geschrieben: Sprich zu jenen die zu mir streben, dass sie mir eine Spende nehmen." Sollte es nicht eher heißen: "dass sie mir eine Spende geben?" Der Meister antwortete: "Es ist nicht genug dass, wer dem Bedürftigen gibt, in heiliger Absicht gibt, es muss auch der Bedürftige in heiliger Absicht empfangen. Es ist nicht genug, dass im Namen Gottes gegeben wird, es muss auch im Namen Gottes empfangen werden."

# **EINHEIT**

Es wird erzählt: Der Meister Baalschem fuhr mit seiner Tochter Odel und Rabbi Zwi dem Schreiber ins Land Israel, um die Erlösung zu bereiten. Aber vom Himmel her behinderte man seine Reise. Auf dem Weg von Stambul nach Erez Israel hielt das Schiff an einer unbekannten Insel. Sie gingen an Land; aber als sie zum Schiff zurück wollten, verirrten sie sich und fielen in die Hände von Räubern. Rabbi Zwi sprach zum Baalschem: "Warum schweigt Ihr? Tut doch, wie Ihr gewohnt seid zu tun, damit wir frei werden." Aber der Baalschem antwortete ihm: "Ich weiß jetzt gar nichts mehr, alles ist von mir genommen. Besinne dich doch auf etwas von alldem, was du von mir gelernt hast, und erinnere mich daran." Rabbi Zwi sprach: "Auch ich weiß gar nichts mehr. Das einzige, das mir noch im Gedächtnis haftet, ist das Alphabet." "Was zögerst du", rief der Baalschem, "sag es mir vor!" Da sagte ihm der Schreiber die Buchstaben vor, und der Baalschem sagte sie ihm mit jener mächtigen Begeisterung nach, mit der er zu beten pflegte. Eine Glocke ertönte, ein alter Kapitän kam mit einer Schar Soldaten und befreite sie, ohne ein Wort zu reden. Er nahm sie auf sein Schiff und brachte sie nach Stambul zurück, ohne dass er oder einer seiner Leute ein Wort redeten. Als sie – es war der siebente Tag des Passahfestes – an Land gingen, waren das Schiff und seine Mannschaft verschwunden.

#### **SCHWIMMEN**

Sri Ramakrishna sagte einst zu einem seiner Schüler: Wer schwimmen lernen will, muss ein paar Tage üben. Niemand wird am ersten Tag riskieren, im Meer zu schwimmen. Ebenso ist es, wenn du im Meer Brahmans schwimmen willst. Da musst du vorher auch viele erfolglose Versuche machen, bis du schließlich richtig schwimmen kannst.

## **GRENZEN DES RATES**

Die Schüler des Meisters Baalschem hörten einst von einem Weisen. Einige unter ihnen verlangte es, ihn aufzusuchen und seine Lehre zu erfahren. Der Meister gab ihnen die Erlaubnis; sie aber fragten weiter: "Und woran sollen wir erkennen, ob er ein wahrer Weiser ist?" Der Meister gab zur Antwort: "Erbittet von ihm einen Rat, und zwar, wie ihr es anzufangen habt, das jene unheiligen Gedanken euch nicht mehr beim Beten und Lernen stören. Gibt er euch für dieses, einen Rat, so wisst ihr, dass er der Nichtigen einer ist. Denn das ist der Dienst, die Arbeit des Menschen in der Welt bis zur Stunde des Spirituellen Todes, Mal um Mal mit dem Fremden zu ringen und es Mal um Mal einzuheben in die Eigenschaft des göttlichen Namens.

### **WER ERKANNTE DEN MEISTER**

Hilali, von fünf seiner Schüler begleitet, befand sich auf einer Reise quer durch Zentralasien. Als sie Balkh erreichten und ihnen eine Delegation der bedeutendsten Leute der Stadt entgegenkam, um den Meister zu begrüßen, sprach Hilali zu Jusuf: "Sei du der Meister" Jusuf wurde empfangen und geehrt. Bald gab es Gerüchte über Wunder, die er vollbracht habe, indem er sich mit gewissen Kranken unter demselben Dach befand. "Das ist das, von dem die Leute glauben, dass es das Derwischtum sei; wir aber wissen, dass dem nicht so ist", sagte Hilali. In Surkhan betraten die Gefährten, alle gleich gekleidet, die Stadt. Keiner hatte den Vortritt. "Welcher ist der große Meister?", fragte das Oberhaupt der Stadt. "Ich bin es", erwiderte Hilali. Sogleich warfen sich die Leute auf die Knie und riefen: "Wir erkannten ihn an dem Licht in seinen Augen." Hilali sprach zu seinen Gefährten: "Zieht eine Lehre daraus". Als sie in Kandahār anlangten, wurde ihnen von Sardar, dem Oberhaupt, ein Gastmahl geboten, bei dem sich alle im Kreis niedersetzten. Hilali hatte angeordnet, dass man ihn als Geringsten der lünger behandeln solle, lafar aber als den Meister. Nun sprach aber Sadar, das Oberhaupt: "Wahrlich, dieser Geringste eurer Gefährten leuchtet mit innerem Licht, was auch immer ihr von ihm sagen mögt, ich betrachte ihn als das magnetische Zentrum des Zeitalters." Alle begrüßten Hilali, der anerkennen musste, dass Sardar - obwohl er ein Herrscher war - auch die Fähigkeit besaß, jene Dinge wahrzunehmen, deren die Menschen nicht gewahr werden.

## **SCHLAFEN**

Rabbi Schmelke pflegte, damit sein Lernen nicht allzu lange Unterbrechung erleide, nicht anders als sitzend zu schlafen, den Kopf auf dem Arm und zwischen den Fingern ein brennendes Licht, das ihn wecken sollte, sowie die Flamme seine Hand berührte. Als Rabbi Elimelech ihn besuchte und die noch eingesperrte Macht seiner Heiligkeit erkannte, bereitete er ihm sorgsam ein Ruhebett und bewog ihn mit vieler Überredung, sich für ein Weilchen darauf auszustrecken. Dann schloss und verhüllte er das Fenster. Rabbi Schmelke erwachte erst am hellen Morgen. Er merkte, wie lang er geschlafen hatte, aber es reute ihn nicht, denn er empfand eine ungekannte, sonnenhafte Klarheit. Er ging ins Bethaus und betete der Gemeinde vor, wie es sein Brauch war. Der Gemeinde aber erschien es, als hätte sie ihn noch nie gehört, so bezwang und befreite alle die Macht seiner Heiligkeit. Als er den Gesang vom Schilfmeer sprach, mussten sie den Saum ihrer Kaftane raffen, dass ihn die rechts und links sich aufbäumenden Wellen nicht netzten. Später sagte Schmelke zu Elimelech: "Jetzt erst habe ich erfahren, dass man Gott auch mit dem Schlafe dienen kann."

#### **IM EIGENEN LICH WANDELN**

Ein junger Schüler klagte dem Meister: "In den Stunden, in denen ich mich der Spirituellen Lehre widme, fühle ich Leben und Licht, doch sowie ich zu lernen aufhöre, ist alles verschwunden. Was soll ich tun?" Der Meister gab ihm zur Antwort: "Das ist, wie wenn einer in finstrer Nacht durch den Wald geht, und für eine Weile gesellt sich zu ihm ein andrer, eine Laterne in der Hand, aber an der Kreuzung gehen sie auseinander, und der erste muss weiter tappen. Trägt einer jedoch sein eigenes Licht, hat er keine Finsternis zu fürchten."

## **VERSTAND**

"Was hat es mit dem Verstand auf sich?" wurde der Meister gefragt, er erwiderte: "Verstand ist so lange gut und wünschenswert, bis er dich zum Tor des Königs bringt. Hast du einmal sein Tor erreicht, dann ergib dich und scheide dich vom Verstand, denn in jener Stunde ist der Verstand schädlich, ein richtiger Wegelagerer. Wenn du den König erreicht hast, ergib dich Ihm; du hast dann keinen Nutzen vom Wie und Warum! Ebenso ist Verstand so lange gut für den Kranken, bis er ihn zum Arzt gebracht hat; wenn er ihn zum Arzt gebracht hat, ist der Verstand zu nichts mehr nütze, und er muss sich ganz dem Arzt ergeben."

## **RUMI WURDE VON SEINEM SOHN GEFRAGT**

Warum verbirgt sich der Derwisch? Handelt es sich dabei um eine Selbstverhehlung mit Hilfe der Kleidung? Ist etwas in ihm vorhanden das er verbirgt?" Der Meister erwiderte: Es mag auf jegliche Weise zutreffen. Einige schreiben Liebesgedichte, und die Leute glauben, dass die gewöhnliche Liebe gemeint ist. Gelegentlich verbirgt die Berufung den wahren Rang auf dem Pfad; es gibt Händler wie Baba Farid; einige betätigen sich literarisch; andere gehen sonstigen Beschäftigungen nach. Dies mag zum Schutz vor weltlichen Leuten geschehen. Um in Frieden leben zu können, handeln einige absichtlich auf eine Art und Weise, die von der Gesellschaft missbilligt werden mag. Aus diesem Grund hat der Prophet gesagt: "Gott hat die Erleuchtetsten verborgen". Jene, die sich auf dem Weg befinden, mögen sich jeden Kunstgriff zu eigen machen, um in Frieden leben zu können, falls sie sonst daran gehindert würden. Sodann rezitierte der Meister: "Stets wissend, verbergen sie sich, während sie suchen. Den gewöhnlichen Menschen erscheinen sie anders, als sie sind. Sie wandern im inneren Licht: Wunder vollbringend. Doch keiner weiß, wer sie sind."

## DAS GEHEIMNIS DES SCHLAFES

Des Weisen jüngerer Sohn sprach: "Die Schüler, die in ihrem Dienst immer wieder von Heiligtum zu Heiligtum und von Welt zu Welt gehen, müssen zuvor Mal und Mal ihr Leben von sich werfen, um einen neuen Geist zu empfangen, dass eine neue Erleuchtung sie Mal um Mal überschwebe. Und dies ist das Geheimnis des Schlafes."

# **DIE ZEHN GRUNDSÄTZE**

Der Meister sprach zu seinem Schüler Sußja: "Die zehn Grundsätze des Dienstes kann ich dich nicht lehren. Aber du magst zu einem kleinen Kind und zu einem Dieb in die Lehre gehen. Drei Dinge wirst du von dem Kinde lernen: es ist fröhlich, ohne eines Antriebs zu bedürfen; keinen Augenblick verweilt es müßig; und woran es Mangel hat, weiß es kräftig zu begehren. In sieben Dingen wird dich der Dieb unterweisen: er tut seinen Dienst in den Nächten; erlangt er 's nicht in einer Nacht, so wendet er die kommende dran; er und seine Werkgenossen lieben einander; er wagt sein Leben um ein Geringes; was er erbeutet hat, gilt ihm so wenig, dass er es um die schlechteste Münze hergibt; er lässt Schläge und Plagen über sich ergehen, und es ficht ihn nicht an; sein Handwerk gefällt ihm wohl, und er tauscht es für kein andres ein.

#### **DIE BERGFAHRT**

Rabbi Jechiel Michal von Zloczow sprach einst: Es heißt im Psalm: Wer wird des Herrn Berg ersteigen und wer an seiner heiligen Stätte stehen? Dies ist mit einem zu vergleichen, der in seinem Wagen einen Berg hinauf fährt und bis zu dessen Mitte gelangt ist, als dessen Pferde ermatten, so dass er nun halt machen muss, um sie verschnaufen zu lassen. Wer dort nicht einsichtig ist, wird abstürzen. Jener einsichtige aber nimmt einen Stein und legt ihn unter den Wagen, so lang er steht, so kann er dann zur Höhe des Berges kommen. Wer nicht stürzt, wenn er den Dienst unterbrechen muss, sondern stehenzubleiben weiß, der wird des Herrn Berg ersteigen, und an seiner heiligen Stätte stehen.

# **GEDULD**

Rumi schrieb einst: "Der Schöpfer aller Universen sprach, Ich bin mit dem, der Geduld hat. Geduld ist der Schlüssel zur Aufhebung des Leidens. Tief in dir nagt der Zweifel, darum wenden sich die Dinge nicht zum Guten. Löse diesen Zweifel vollständig auf. Geduld ist der Schlüssel zur Aufhebung des Leidens. Es gibt sie, die wunderbare Welt des vom ewigen Licht erfüllt seins. Der Weise in dir, das Licht, ist der einzige Vertraute in dieser Welt, höre auf sein Wort. Geduld ist der Schlüssel zur Aufhebung des Leidens. Geduld bedeutet, dass man immer weitblickend das Ziel im Auge behält, Ungeduld bedeutet, dass man kurzfristig nicht die Bestimmung begreift. Was leicht ist, wird durch deine Ungeduld schwierig. Geduld ist der Schlüssel der Freude.

# SIDDHARTHA GAUTAMA BUDDHA SAGTE EINST

Schau nach innen, sei still. Frei von Furcht und Anhaftung erfahre die süße Freude des Wegs. Wie freudvoll ist es auf den Erwachten zu schauen und Gesellschaft mit den Weisen zu pflegen. Wie lange ist die Straße für den Menschen, der mit einem Narren reist. Wer aber jenen folgt, die dem Weg folgen, entdeckt seine Familie und ist von Freude erfüllt. Folge dann den leuchtenden, den Weisen, den Erwachten, den Liebenden, denn sie wissen, wie man arbeitet und vorwärts geht und wie man wartet. Folge ihnen so, wie der Mond dem Weg der Sterne folgt.

# **VON WELT ZU WELT**

Viele Jahre nach Rabbi Michals Tode sah ihn der junge Rabbi Zwi Hirsch im Traum. Der Tote sprach zu ihm: "Wisse, von der Stunde meines Abscheidens an gehe ich von Welt zu Welt. Und die Welt, die gestern als Himmel über meinem Haupte ausgespannt war, die ist heute die Erde unter meinem Fuß, und der Himmel von heute ist die Erde von morgen."

# **DER KLEINE JUNGE**

Al-Hasan Al-Basri, einer der ersten Sufis, erzählt: Ich sah einen kleinen Jungen, der trug ein Licht. Ich fragte ihn: "Wo ist denn das Licht her?" Da blies er es aus und fragte zurück: "Kannst du mir sagen, wo es nun hingegangen ist?"

# **AUF UND NIEDER**

Wenn du über ein frisch gepflügtes Feld wanderst, wechseln Furchen mit Kämmen. So ist der Weg der inneren Arbeit. Jetzt gehst du aufwärts, jetzt abwärts, jetzt beherrscht das Ego dich, jetzt beherrscht du es. Jetzt schlägt es dich, jetzt schlägst du es. Sieh nur zu, dass du den letzten Schlag behältst!

#### **BITTER**

Wenn der Mensch zuweilen leidet, soll er nicht sagen oder denken: "Es ist schlimm, es ist schlimm!" Nichts ist schlimm was dem Menschen in der spirituellen Arbeit zustößt. Eher sage der Mensch: "Es ist bitter!" Denn es gibt bittere Gifte unter den Arzneien.

#### **DIE REIHENFOLGE**

Der Gelehrte erzählte: "Wenn ich von meinem Lehrer eine Weisung vernahm, wie zu dienen sei, wollte ich nichts mehr von ihm hören, bis ich diese erfüllt hatte. Dann erst tat ich wieder die Ohren auf."

# DAS TAL DER ERKENNTNIS

Sprich über das Tal der Erkenntnis, bat ein Schüler den Sufi Meister Attar, und so sprach er: Wenn die Sonne der Erkenntnis an der Wölbung dieses Weges strahlt, den man nicht würdig zu beschreiben vermag, zeigt sich in Klarheit das Geheimnis des Wesens der Dinge, und der feurige Ofen der Welt wird zum Blumengarten. Der Wanderer wird die Mandel unter ihrer Schale schauen. Er wird sich selbst sein "Ich" nicht mehr erblicken, nichts mehr wird er erblicken als seinen Freund allein in allem; in allem, was er sehen wird, wird er sein Antlitz schauen, in jedem Atom die Sphäre des Alls; unterm Schleier wird er zahllose Heimlichkeiten betrachten, die leuchten wie die Sonne. Alle, die in dieser Wüste das Haupt erheben, ziehen es aus dem gleichen Kragen. Betrittst du das Tal der Erkenntnis, so siehst du in einem einzigen Strahl der Sonne, Tausende ewiger Schatten verschwinden, die dich umgaben. Als die Sonne der Erkenntnis über mir leuchtete, verbrannte sie beide Welten des Gegensatzes so leicht wie ein Hirsekorn. Als ich die Strahlen dieses Lichts sah, bin ich nicht allein geblieben: der Wassertropfen ist ins Meer zurückgekehrt. Ob ich auch in meinem Spiele zuweilen gewonnen und zuweilen verloren habe, zuletzt warf ich alles in das schwarze Wasser. Ich bin verschmolzen mit dem Meer.

#### **WILLIG**

In den letzten zwei Jahren vor seinem Tode verfiel Rabbi Jechiel Michal immer wieder in eine tiefe Verzückung. Er ging dann flammenden Angesichts in seiner Stube auf und nieder, und man sah ihm an, dass er einem höheren Leben mehr als diesem verhaftet war und seine Seele nur einen leichten Schritt zu machen brauchte, um hinüber zu kommen. Darum achteten seine Kinder eifrig darauf, ihn stets zur rechten Zeit aus der Verzückung zu wecken. Einst ging er wie gewöhnlich nach dem dritten Sabbatmahl, das er stets nur noch mit einem seiner Söhne einnahm, ins Lehrhaus und sang Lobgesänge, dann kehrte er in seine Stube zurück und ging auf und nieder. Zu jener Zeit war niemand bei ihm. Da hörte seine Tochter, die an der Tür vorbeikam, ihn im Gebet Mal um Mal wiederholen: "Willig schied Mose ab." Bestürzt rief sie einen ihrer Brüder herbei. Als er eintrat, sah er den Vater auf dem Rücken am Boden liegen und hörte ihn das letzte Wort des Bekenntnisses "Einer" mit versagenden Lippen flüstern.

### **DER FREUND**

Alle Dinge musst du suchen, um sie zu finden, ausgenommen diesen Freund, den du, ehe du ihn gefunden hast, nicht suchen wirst. Diesen Freund sah ich heut, dem alles zum Verdienst gereicht. Am Himmel nahm er seinen Weg, wie die Seele des Weisen! Ich sagte: "Zeig mir die Leiter, damit ich zum Himmel steige." Er sagte: "Du selbst bist die Leiter; du musst auf deine eigene Schulter klettern. Der Lauf der Seele ist geheim. Siehst du denn nicht, wie weit der Weg der Weintraube war, um süß zu werden? Aber ihr Weg wird nicht kenntlich. Erst wenn sie reif geworden, zeigt sich, wie weit sie gehen musste, um diesen Zustand zu erreichen. Die heranwachsende Traube wird nie süß werden, es sei denn unter der Obhut der Sonne. Und obschon das Licht Helligkeit verbreitet, ist es der Begleiter der Sonne; und wenn sie untergeht, bleibt auch die Helligkeit nicht. Darum muss man selbst zur Sonne werden!

#### **IM ERSTEN SCHRITT**

Dhu n-Nun sagte einst: Im ersten Schritt auf dem Pfad, wirst du schon alles finden, was du suchst. Falls nicht, beweist das nur, dass du den ersten Schritt noch nicht getan hast.

#### **DIE WEISHEIT SALOMONS**

Man befragte den Meister: "Zum Wort der Schrift, der König Salomo sei weiser gewesen als alle Menschen, sogar weiser als die Narren." Dazu ist bemerkt wurden, was für Sinn mag in der unsinnig klingenden Bemerkung liegen?" Der Meister erklärte: "Es ist dem Narren eigen, dass er sich weiser als alle dünkt, und keiner kann ihn überzeugen, dass er ein Narr und sein Tun eine Narretei ist. Die Weisheit Salomos aber war so groß, dass sie sich in vielerlei Gewänder zu kleiden verstand, auch in das närrische, so konnte er mit den Narren wahre Zwiesprache halten und ihr Herz bewegen, dass sie erkannten und bekannten, wes Wesens sie waren."

## **EMFÄNGER**

Ein Mann in der Stadt sah, das der Gelehrte Sussja sehr arm war, und legte ihm jeden Tag im Bethaus einen Zwanziger in den Beutel, damit er sein und der Seinen Leben zu fristen vermöchte. Seither wuchs der Wohlstand des Mannes von Mal zu Mal. Je mehr er besaß, umso mehr gab er an Sussja, und je mehr er ihm gab, umso mehr besaß er. Einmal erinnerte er sich aber, dass der Gelehrte Sussja ein Schüler des großen Meisters Baalschem Tov war, und es geriet ihm in den Sinn: wenn schon die Gabe an den Schüler so vielfältig gelohnt werde, welch ein Reichtum würde über ihn kommen wenn er den Meister selbst beschenke. So fuhr er zu jenem Meister, und mit vielen Bitten, erwirkte er das dieser eine ansehnliche Gabe annahm. Von diesem Augenblick an schwand sein Wohlstand mehr und mehr, bis aller Gewinn der gesegneten Zeit dahin war. Da ging er in seiner Betrübnis zum Gelehrten Sussja, erzählte ihm alles und befragte ihn, was dies sei: habe doch er selbst ihm gesagt, dass der Meister unmessbar größer sei als er. Sussja antwortete ihm: "Sieh, solang du gabst und nicht hinsahst, wem du gibst, sondern ich war dir recht oder ein anderer, so lang gab auch Gott dir und sah nicht hin. Als du aber begannst, Berechnungen anzustellen und dir edle und auserlesene Empfänger zu suchen, tat Gott desgleichen."

### DAS HEILIGKEITSSPIEL

Bayazid, pflegte manchmal absichtlich gegen die äußeren Formen und Riten zu verstoßen. Einmal geschah es, dass er auf dem Rückweg von Mekka in der iranischen Stadt Rey Halt machte. Die Einwohner, die ihn verehrten, eilten herbei, um ihn willkommen zu heißen, und verursachten in der Stadt ein großes Aufsehen. Bayazid, der dieser Art von Verehrung überdrüssig war, wartete, bis er den Marktplatz erreicht hatte. Dort kaufte er einen Laib Brot und begann, im Angesicht seiner Gefolgsleute schmatzend zu kauen. Es war ein Fastentag im Monat Ramadan, aber Bayazid fand, dass seine Reise durchaus rechtfertigte, dieses religiöse Gebot zu brechen. Anders seine Gefolgsleute. Sie waren über sein Verhalten so entsetzt, dass sie ihn auf der Stelle verließen und nach Hause gingen. Zufrieden bemerkte Bayazid zu einem Schüler: "Siehst du, ich brauchte bloß etwas für sie Unerwartetes zu tun, und schon schwand ihre Verehrung für mich dahin." Jesus entsetzte seine Gefolgsleute auf ähnliche Weise. Die Massen brauchen einen Heiligen, den sie verehren können, einen Guru, den sie um Rat fragen. Ein stillschweigendes Abkommen: du musst unseren Erwartungen gerecht werden, als Gegenleistung bieten wir dir Verehrung.

## **GLAS ODER KRISTALL**

Schibli sagte mal: "Wenn der König Glas oder Kristall an der Hand trägt, scheint es Juwel zu sein. Wenn ein Gemüsehändler ein Juwel trägt, scheint es Glas zu sein."

### **DAS DENKEN**

Sri Ramakrishna sagte einst zu einem Schüler: "Das Denken ist so wichtig. Deine Gedanken binden dich, deine Gedanken befreien dich, die Gedanken nehmen jene Farbe an, mit welcher ihr die Gedanken färbt. Wie die Tücher beim Färber. Färbe sie rot, und sie sind rot; färbe sie blau, und sie sind blau; färbe sie grün, und sie sind grün. Sie nehmen die Farbe an, mit der du sie färbst. Wenn du ein bisschen Englisch lernst, kommen wie von selbst englische Wörter aus deinem Mund heraus. So wie du denkst, so fällt deine Ernte aus."

## **SIE INS BUCH**

Zum Rabbi kam einst ein Schüler und klagte ihm unter vielem Weinen ein Missgeschick, das ihn betroffen hatte. "Als ich in der Kleinkinderschule war", entgegnete der Rabbi, "und ein Knabe in der Lernstunde zu weinen begann, sagte der Lehrer zu ihm: "Sieh ins Buch! Wenn man hineinguckt, weint man nicht!"

# **LEHRER UND SCHÜLER**

Rabbi Chanoch erzählte: "Ein ganzes Jahr verlangte es mich, zu meinem Lehrer, dem Rabbi Bunam, zu gehen und mit ihm zu reden. Aber jedes Mal, wenn ich ins Haus trat, fühle ich mich nicht Mannes genug. Endlich kam es mir, als ich weinend übers Feld ging, dass ich sogleich zum Rabbi laufen musste. Er fragte: "Warum weinst du?" "Ich bin doch", sagte er, "ein Geschöpf auf der Welt und bin mit allen Sinnen und allen Gliedern erschaffen, und ich weiß nicht, was ist`s, wozu ich erschaffen bin, und was tauge ich auf der Welt?" "Du Närrlein", sagte er, "damit gehe auch ich herum. Du wirst heute mit mir zu Abend essen."

# **ANGST**

Ein Großer drohte Rabbi Chanoch, er wolle ihn von allen geistigen Stufen, die er erreicht hatte, mit einem Schlag stürzen. Er antwortete: "Ihr könnt mich nicht an einen noch so niedrigen Ort werfen, auf dem ich nicht einst schon stünde."

# DIE WIEDERSPÄNSTIGE EHRE

Einer sagte zu Rabbi Bunam: "An mir hat sich erwiesen, dass nicht wahr ist, was gesagt wird, wer vor der Ehre fliehe, dem jage sie nach, wer ihr nachjage, den fliehen sie. Denn ich bin ihr mit rechtem Fleiß davongerannt, sie aber hat nicht einen Schritt getan, um mich einzuholen."Offenbar", erwiderte der Rabbi, "hat sie bemerkt, dass du dich umsahst, und fand nun am Spiel keinen Reiz mehr."

# **IN BESONDERER WEISE**

Rabindranath Tagore schrieb einst über die Religion: "So groß ist unser Unglück, dass der Mensch die Religion mit der größten Kompliziertheit der Welt erfüllt hat. Durch unzählige Regeln und Gebete, künstliche Ritualhandlungen, komplizierte Doktrinen und mannigfache Einbildung ist sie so undurchdringlich und schwer zugänglich geworden. Durch den Zusammenprall der verschiedenen Gemeinden und Doktrinen sind auf der Erde Hader und Hass, Unfrieden und Unheil grenzenlos. Warum ist es so gekommen? Der einzige Grund hierfür ist, dass wir uns nicht mit ganzem Herzen der Religion ergeben, sondern versucht haben, die Religion uns entsprechend zu gestalten, dass wir, um uns die Religion wie andere notwendige Gegenstände dieser Welt besonders brauchbar zu machen, sie den eigenen Maßstäben gemäß in besonderer Weise zurechtstutzen."

## HANDLE IN ÜBEREINSTIMMUNG

Der Schöpfer fragte mich einst: "Wenn du "A" denkst, "B" tust, und "C" sprichst, an welcher Stelle soll ich dann hinter dir stehen?

#### **DIE GEFAHR**

Auf einer Reise fuhr der Rabbi mit einem seiner Vertrauten Schüler einen steilen Berg hinab. Erschreckt setzten sich die Pferde in Lauf und waren nicht einzuhalten. Der Schüler sah aus dem Wagen, und es schauderte ihn; als er aber den Rabbi anblickte, war dessen Angesicht gelassen wie allezeit. "Wie geht es zu", fragte er, "dass Euch die Gefahr nicht schreckt?" "Wer die wahre Gefahr in jedem Augenblick spürt", entgegnete der Rabbi, "den schreckt keine Gefahr des Augenblicks mehr."

## **GÖTZENOPFER**

Man fragte Rabbi Bunam: "Was ist mit "Götzenopfer" gemeint? Es ist doch ganz undenkbar dass ein Mensch einem Götzen Opfer darbringt! Er sagte: "So will ich euch ein Beispiel geben. Wenn ein frommer und gerechter Mann mit anderen bei Tisch sitzt und würde gern noch etwas mehr essen, aber seines Ansehens bei den Leuten wegen verzichtet er darauf, das ist "Götzenopfer".

## **DER SCHNELLE SCHLAF**

Rabbi Jizchak Meirs Frau fragte ihn einmal, warum er so wenig schlafe – damit schade er doch seiner Gesundheit. Er antwortete lachend: "Warum hat dein Vater mich dir zum Mann genommen? Weil ich ein Lernbegabter war. Und was heißt das, ein Lernbegabter? Das heißt, man lernt in zwei Stunden, wozu ein andrer den ganzen Tag braucht. So schlafe ich in zwei Stunden, wozu ein andrer die ganze Nacht braucht."

## **WEISE**

"Es gibt Gelehrte", sagte einst der Meister, "die Bitten, das jene die der Hilfe bedürfen, zu ihnen kommen mögen um diese zu finden. Der Meister selbst jedoch, bittet darum, alle der Hilfe Bedürftigen, mögen sie daheim finden, auf das sie nicht umher Reisen, und nicht verführt werden zu meinen, er habe ihnen geholfen."

# **GRAMMATIK**

Der Gerer Rabbi erzählte: "In meiner Kindheit wollte ich mich nicht ins Studium der Grammatik vertiefen, denn ich wähnte, es sei eine Wissenschaft wie alle anderen. Später aber habe ich mich ihr ergeben, denn ich sah, die Geheimnisse der Lehre hangen daran."

## **AUF DEINEM HERZEN**

Rabbi Mendel von Kozk sprach: Es heißt: "Und diese Worte, die ich heut dir gebiete, sollen auf deinem Herzen sein." Es heißt nicht, in deinem Herzen". Denn das Herz ist zeitweise verschlossen, die Worte liegen aber auf ihm, und wenn es in heiligen Zeiten sich öffnet, fallen sie in seine Tiefe."

## SUCHE NICHT NACH WASSER. SONDERN WERDE DURSTIG

Der Meister fragte einen seiner Schüler: "wie kannst du eine immerwährende Unendlichkeit empfangen, mit einem Gefäß das die Form eines Fingerhutes hat ?" und erzählte folgende Geschichte: "Überliefert wurde, dass jemand, einen Brief an Bayazid Bistami schrieb, in welchem er ihn fragte: "was sagst du über jemanden, der einen Becher Wein Göttlicher Liebe getrunken hat und für alle Ewigkeiten trunken ist? "Das weiß ich nicht" erwiderte Bayazid, "doch ich weiß, dass es hier einen Menschen gibt, der in vierundzwanzig Stunden die Meere beider Ewigkeiten trinkt und nach mehr schreit".

## **SEHEN**

Oh, wir erblicken Dich nicht und wir erblicken nicht einmal Deinen Schleier. Wir sind also hinter dem Schleier der Schleier, während Du uns näher als unsere Halsschlagader bist und also uns näher als wir uns selbst. Dieser Nähe wegen sehen wir Dich nicht. Wie sollen wir, die wir nicht einmal uns selbst sehen, Dich sehen? \*Ibn Arabi

# ÜBERLIEFERT WURDE DAS TIRMIDHI ERZÄHLTE:

"So sehr ich auch mit meiner Seele rang, um sie zu bezwingen – ich erreichte nichts, verlor jede Hoffnung und sagte mir: "Vielleicht hat Gott, der Hoch erhabene, diese Seele für die Hölle geschaffen. Wozu bewahre ich, was zur Hölle verdammt ist?" Ich lief zu dem Ufer des Oxus und bat jemanden, meine Hände und Füße zu binden. Dieser ging fort, und ich rollte mich zur Seite, warf mich in das Wasser, um zu ertrinken. Das Wasser schlug zusammen, und befreite meine Hände; eine Welle kam und warf mich ans Ufer zurück. Ich verzweifelte an mir und sagte: "Gepriesen seist Du, Gott! Du hast eine Seele geschaffen, weder des Paradieses würdig noch der Hölle." In jenem Augenblick, als ich an mir selbst verzweifelte, tat sich mein Inneres auf, ich erkannte, was mir Not tat, und nahm Abstand von mir selber. Solang ich lebe, lebe ich dank dieses Augenblickes."

# **HERMAPHRODITEN**

Überliefert wurde, dass Schibli einmal eine Weile verschwunden war, und man ihn nicht finden konnte. Schließlich fand man ihn in einem Haus der Hermaphroditen und sagte: "Was ist das für ein Ort für dich!" "Das ist grade hier ein Ort für mich", antwortete er, "denn wie sie in der Welt weder Mann noch Frau sind, so bin ich es im Spirituellen. Also ist das hier ein Ort für mich."

# **BARMHERZIG**

Schibli wurde gefragt: "Weißt du nicht das Allah barmherzig ist?" Er erwiderte: "Doch, aber seit ich Seine Barmherzigkeit erkannt habe, hab ich nicht mehr gebeten, sich meiner zu erbarmen."

# **WONACH MAN JAGT**

Rabbi Pinchas pflegte zu sagen: "Wonach man jagt, das bekommt man nicht, aber was man werden lässt, das fliegt einem zu." Und er fügte dies Gleichnis hinzu: "Schneide einem großen Fisch den Bauch auf, da liegen die kleinen Fische mit dem Kopf nach unten."

#### **ALLES IST ER**

"Ist nicht Allah bei dir und du bei Ihm?" Schibli erwiderte: "Wär ich noch bei ihm, so hätte ich ihn erst recht nicht; ich aber bin ausgelöscht in dem, was Er ist. Von mir ist nichts mehr da, alles ist er."

#### **DER ANALYTISCHE ANSATZ**

Meister Hui-Hai (720-814) wurde gefragt: "Sind Taoismus, Konfuzianismus und Buddhismus drei verschiedene Lehren oder gleich?" Er antwortete daraufhin: "Für die von großer Einsicht sind sie gleich. Für die von mittlerer Einsicht sind sie verschieden. Sie kommen alle aus der einen Wahrheit, aber jeder analytische Ansatz lässt sie wie drei aussehen. Ob einer aber Erleuchtung findet oder verblendet bleibt, hängt vom Suchenden selbst ab, nicht von den Unterschieden der Lehre."

#### **PROPHETEN**

Die Propheten sind gleichsam ein einziges Wesen. Lehnst du einen von ihnen ab, lehnst du alle ab. Wenn du einen deiner Körperteile nicht wäschst, so nützt es dir nichts, alle übrigen zu waschen. \*Rumi

# RABIA IN DEN RÄNGEN DER MÄNNER

Jemand fragte Fariduddin Attar: "Warum wurde die Sufi Frau Rabi'a in die Ränge der Männer aufgenommen?" Seine Antwort lautete: "der Heilige Prophet selbst sagte: Allah legt keinen Wert auf Eure äußere Form". Wenn eine Frau auf dem Pfad Gottes ein "Mann" wird, dann ist sie ein Mann und niemand kann sie danach noch eine Frau nennen, obgleich ihr Physischer Körper Weiblich ist.

#### **DIE LILITH**

Es wird erzählt: "Ein Mann, dessen sich die Lilith bemächtigt hatte, fuhr nach Neshiz, wo er Rabbi Mordechai anflehen wollte, ihn zu befreien. Der Rabbi merkte in seinem Herzen, dass jener unterwegs zu ihm war, und gab in der ganzen Stadt den Befehl aus, am Abend alle Haustüren zu schließen und niemand einzulassen. Als der Mann nachts in die Stadt kam, fand er nirgends Einlass und musste sich auf einen Heuschober legen. Schon war die Lilith da und sprach: "Komm herunter zu mir." Er fragte sie: "Weshalb verlangst du das? Sonst pflegst du doch immer zu mir zu kommen." Sie sprach: "Im Heu, auf dem du liegst, ist ein Kraut, das mich hindert, mich dir zu nahen." "Welches ist es?" fragte er, "ich will es hinweg werfen, und dann wirst du zu mir kommen können." Er zeigte ihr Kraut um Kraut, bis sie sagte: "Das ist es." Da band er es sich an die Brust und war von ihr befreit."

# **DAS LIED**

Der Berditschewer Rabbi pflegte ein Lied zu singen, in dem es heißt: "Wo ich gehe - du! Wo ich stehe - du! Nur du, wieder du, immer du! Du, du, du! Ergeht es mir gut - du! Wenn`s weh mir tut - du! Nur du, wieder du, immer du! Du, du, du! Himmel - du, Erde - du! Oben - du, unten - du, Wohin ich mich auch wende, du bist an jedem Ende! Nur du, wieder du, immer du! Du, du, du!"

# **NACH DEM TOD**

Es wird erzählt: "Als Rabbi Mosche Löb von Sasow gestorben war, sprach er zu sich: "Nun bin ich aller Gebote ledig geworden. Womit kann ich jetzt noch Gottes Willen tun?" Er bedachte sich: Sicherlich ist Gottes Wille, dass ich für meine Sünden Strafe empfange! Sogleich lief er mit der ganzen Kraft und sprang in die Hölle. Darüber gab's im Himmel große Unruhe, und bald bekam der Höllenfürst einen Erlass: Solange der Rabbi von Sasow dort ist, soll das Feuer ruhen. Der Fürst bat den Zaddik, sich nach dem Paradies hinweg zu begeben, denn hier sei nicht sein Platz, es geht nicht dass die Hölle seinetwegen feiere. "Ist dem so", sagte Mosche Löb, "dann rühre ich mich nicht weg, bis alle Seelen mitgehen dürfen. Auf Erden habe ich mich mit der Auslösung Gefangener abgegeben, da werde ich doch diese Menge da nicht im Kerker leiden lassen!" Und er soll es durchgesetzt haben."

#### **KENNTNIS**

"Sayn ad-Dawla entließ die Gelehrten und verblieb mit al-Fârâbî allein. Er fragte ihn: "Möchtest du etwas essen?" Al-Fârâbî antwortete: "Nein." Sodann fragte er ihn: "Möchtest du etwas trinken?" Dieser erwiderte: "Nein." Sayf ad-Dawla fragte: "Möchtest du etwas Musik hören?" Al-Fârâbî bejahte. So gab Sayf ad-Dawla den Befehl die besten Sänger und Instrumentalisten zu holen und diese begannen. Al-Fârâbî bemängelte ihr Spiel, und auf die Frage, ob er Kenntnis in dieser Kunst habe, bestätigte er dies. Sodann holte er aus seiner Weste einen Lederbeutel, entnahm aus diesem mehrere Hölzer, setzte sie zusammen und begann darauf zu spielen. Die gesamte Versammlung musste wegen diesem dargebrachten Musikstück lachen. Dann zerlegte er das Instrument und setzte es in einer anderen Weise wieder zusammen, begann zu spielen und alle Anwesenden fingen zu Weinen an. Dann setzte er das Instrument in einer anderen Weise und spielte so, dass alle selbst der Türhüter einschliefen. Darauf verschwand al-Fârâbî."

## **DER SEILTÄNZER**

Rabbi Chajim von Krosno, ein Schüler des Baalschem, sah einst mit seinen Schülern einem Seiltänzer zu. Er war so tief in den Anblick versunken,dass sie ihn fragten, was es sei, das seine Augen an die törichte Schaustellung banne. "Dieser Mann", antwortete er, "setz sein Leben aufs Spiel, ich könnte nicht sagen weswegen. Gewiss aber kann er, während er auf dem Seil geht, nicht daran denken, dass er mit seiner Handlung hundert Gulden verdient; denn sowie er dies dächte, würde er abstürzen."

### **DAS SPIEL**

An einem Tage kam der Meister unerwartet ins Lehrhaus und fand die Schüler beim Damspiel. Als sie den Meister eintreten sahen, wurden sie verwirrt und hielten inne. Er aber nickte ihnen freundlich zu und fragte: "Kennt ihr auch die Gesetze des Damspiels?" Und da sie vor scheu kein Wort über die Lippen brachten, gab er selbst die Antwort: "Ich will euch die Gesetze des Spieles sagen. Das erste ist, man darf nicht zwei Schritte auf einmal gehen. Das zweite, man darf nur vorwärts gehen und sich nicht rückwärts kehren. Und das dritte, wenn man oben ist, darf man schon gehen, wohin man will."

## **MENSCHHEIT**

Hazrat Inayat Khan schrieb einst:

Die ganze Menschheit ist ein einziger Körper, und alle Menschen, Nationen, Gemeinschaften und Rassen sind die verschiedenen Organe. Das Glück und das Wohlergehen von jedem davon ist das Glück und das Wohlergehen des ganzen Körpers. Wenn ein einziges Organ des Körpers Schmerz erleidet, so muss der ganze Körper einen Anteil an seiner Strapaze mit ertragen.

# **GELIEBTER**

"Wessen Geliebter bist du ?" Fragte Ich, oh du so unerträglich Schöner ? Mein eigener, antwortete Er, denn ich bin eins und allein. Ich bin die Liebe, ich bin der Liebende und der Geliebte. Ich bin Spiegel – Schönheit – Auge.

# **FASTEN**

Die Frau des Czortkower Rabbis erzählte: "Ich merkte, jedes Mal, wenn man ihm Kaffee gebracht hatte, und ich trat heran zu ihm in die Stube, das Glas war leer, aber am Satz war zu erkennen, dass der Kaffee nicht getrunken, sondern ausgegossen worden war. Da bat ich Gott einmal, er möge mir die rechten Worte eingeben. Dann trat ich wie gewöhnlich ein und sagte: "Besinne dich, was ist Gott lieber, dein Fasten oder dein Essen? Und heißt es nicht "Mehr als das Kalb Saugen will, möchte die Kuh Stillen?" Er ließ sich ein andres Glas Kaffee geben und trank es aus."

#### **DER GELIEBTE**

"Es kam jemand zur Tür des "Geliebten" und klopfte. Ein Stimme fragte: "Wer ist da?" Er antwortete: "Ich bin es." Die Stimme sagte: " Hier ist kein Platz für mich und Dich." Die Tür wurde geschlossen. Nach einem Jahr Einsamkeit kam wieder jemand an die Tür des Geliebten. Er klopfte. Eine Stimme von drinnen fragte: "Wer ist da?" Er sagte: "Du bist es." Die Tür wurde geöffnet."

#### **SCHATZKAMMER**

Ob du diese Worte für bare Münze nimmst oder nicht: dein Brot und dein Leben stammen beide aus seiner Schatzkammer. Und wäre dein Brot in China, so wäre doch das Pferd gesattelt, das dich zu ihm hinbringen würde, oder es zu dir brächte, während du im Schlaf liegst. Für alles, was er nimmt, gibt er siebzig fach zurück, und wenn er eine Tür schließt, öffnet er dir zehn andere. Wisse: "Der Kopf hat zwei Ohren; die Liebe hat nur eines. Dieses hört Gewissheit, während jenes nur Zweifel vernimmt." \*Sanai

## DAS GEBET DER ST. TERESA VON AVILA (1515-1582)

Möge heute überall Frieden sein. Mögest du Gott vertrauen, dass du genau dort bist, wo du vorgesehen bist zu sein. Mögest du dir der unendlichen Möglichkeiten gewahr sein, die durch den Glauben geboren werden. Mögest du jener Geschenke bedenken, die du erhalten hast und die Liebe weiterleiten, die dir gegeben wurde. Mögest du in Zufriedenheit wissen, dass du ein Kind Gottes bist. Lass diese Gewissheit mit tiefen Atemzügen bis in deine Knochen dringen und dort ihren Platz finden und erlaube deiner Seele die Freiheit zu singen, zu tanzen, zu loben und preisen und zu lieben. All dies ist da für jeden und jede von uns.

## **DES MENSCHEN ZUNGE**

Wenn uns die Menschen mit gewohnter Sprache fragen, antworten wir mit Zeichen voll Geheimnis und dunklen Rätseln, denn des Menschen Zunge kann solche hohe Wahrheit ja nicht sprechen, die Menschenmaß weit übersteigt. Mein Herz jedoch hat sie erkannt, und kannte die Entrückung, die alle Teile meines Körpers füllte. Siehst du nicht: Dieses Fühlen hält des Redens Kunst gefangen, wie die Wissenden den Ungebildeten zum Schweigen bringen.

### **MEER DES FRIEDENS**

Ihr Geist ist durch die höchsten Himmel gewandert, bis er zuletzt in den Gärten der Gesegneten ruht, und sie tauchen ein in den Fluss des Lebens. Sie haben die Schleusen des Kummers versiegelt und die Brücken der Begierde überschritten; sie sind da stehen geblieben, wo die irdische Kenntnis aufhört, und haben vom Wasser der wahren Weisheit getrunken, und sie betraten das Boot des göttlichen Überflusses und segeln im Wind der Seligkeit auf dem Meer des Friedens, bis sie erreichen die Gärten der Stille und den Ort der Glorie und der Gnade. (\*Dhu'n-Nun)

# **DER ROSENSTRAUCH**

Es gab einmal einen Rosenstrauch. Er war mit Sorgfalt gepflanzt, und so wuchsen die Wurzeln tief in die Erde hinein, die lange darauf vorbereitet worden war, ihn zu empfangen. Diese Wurzeln waren Abraham. Als die Rose heranwuchs, musste sie richtig beschnitten werden, sonst wäre sie wild gewuchert und hätte nicht erfüllt, was der Gärtner mit ihr vorhatte. Dank der guten Erde, den tiefen Wurzeln und dem Beschneiden war der Stamm gerade und stark. Dieser Stamm war Moses. Eines Tages kam in der Knospe die vollkommenste rote Rose hervor, die man je gesehen hatte. Die Knospe war Jesus. Die Knospe ging auf; die Blüte war Muhammad.

#### LASST UNS DIE VEREINIGUNG SUCHEN

Höre, oh, innig Geliebter! Ich bin die Wirklichkeit der Welt, die Mitte des Kreises, Ich bin die Teile und das Ganze. Ich bin der Wille, mein Platz ist zwischen Himmel und Erde. Ich habe Wahrnehmung erschaffen in Dir, nur damit Du Gegenstand Meiner Wahrnehmung seist. Wenn du dann Mich wahrnimmst, so nimmst du dich wahr. Aber du kannst Mich nicht durch dich selbst wahrnehmen. Mit Meinen Augen siehst du Mich und siehst du dich. Mit deinen Augen kannst du Mich nicht sehen. Innig Geliebter! Ich habe so oft nach dir gerufen, und du hast Mich nicht gehört. Ich habe Mich dir so oft gezeigt, und du hast Mich nicht gesehen. Ich war so oft feiner Duft, und du hast Mich nicht gerochen. Schmackhafte Speise, und du hast Mich nicht geschmeckt. Warum kannst du Mich nicht erreichen durch das Ding, das du berührst, oder Mich eratmen in den süßen Düften? Warum siehst Du Mich nicht? Warum hörst Du Mich nicht? Warum? Warum? Für dich übertrifft Mein Entzücken jedes andere Entzücken und die Freude, die Ich dir bereite, übersteigt jede andere Freude. Für dich bin Ich all den anderen guten Dingen vorzuziehen. Ich bin Schönheit, Ich bin Gnade. Liebe Mich, liebe Mich allein, Liebe dich in Mir, in Mir allein. Klammere dich an Mich, niemand ist innerlicher als Ich. Andere lieben dich um ihretwillen, Ich liebe dich um deinetwillen und du, du fliehst vor Mir. Innig Geliebter! Du kannst Mir nie gerecht werden, denn wenn du dich Mir näherst, so nur, weil Ich Mich dir genähert habe. Ich bin dir näher als du selbst, als deine Seele, als dein Atem. Wer unter all den Geschöpfen wird dich behandeln, wie Ich es tue? Ich bin deinetwegen auf dich eifersüchtig, Ich will nicht, dass du anderen gehörst, nicht einmal dir selbst. Sei Mein, sei für Mich, wie du in Mir bist, obwohl du dessen nicht einmal gewahr bist.Innig Geliebter! Lass uns die Vereinigung suchen, und wenn wir die Straße finden, die zur Trennung führt, werden wir die Trennung aufheben. Lass uns gehen Hand in Hand. Lass uns eintreten in die Gegenwart der Wahrheit. Lass sie unser Richter sein und ihr Siegel auf unsere Einheit pressen in Ewigkeit. (\*Ibn Arabi)

## **DER UNTERSCHIED**

Der Unterschied zwischen mir und euch ist nur einer, nämlich dass ihr zu mir sprecht und ich zu ihm spreche; dass ihr von mir hört und ich von ihm höre; dass ihr mich seht und ich ihn sehe. Ansonsten aber bin ich ein Mensch wie ihr.

# **ER IST VERRÜCKT**

Wegen der Häufigkeit der Zustände, die ihn überwältigten und seiner Aussagen und Verhaltensweisen zu diesen Zeiten, sagten viele Leute: "Er ist verrückt." Einmal wurde er in ein Krankenhaus gebracht. Eine Gruppe kam zu ihm und er fragte sie, wer sie seien. "Deine Geliebten" antworteten sie. Er begann, mit Steinen nach ihnen zu werfen. Sie flohen. Er sagte: "Ihr behauptet, mich zu lieben. Also seid geduldig in meiner Bedrängnis! Ein andermal sah Schibli einen Menschen, der bitterlich weinte. Er fragte: "Warum weinst du?" Der sagte: "Ich hatte jemanden lieb, der ist gestorben!" Er sprach: "Du Tor, warum liebst du etwas, das sterben kann?"

## **WIE KANN MAN ZUM HÖCHSTEN GELANGEN?**

..wurde Bayazid gefragt. Er Antwortete: "Durch Blindheit, Taubheit und Stummheit." Ein anderer bat ihn: "Beschreib uns deinen Tag und deine Nacht." Er sagte: "Ich habe keinen Tag und keine Nacht; denn Tag und Nacht sind nur für die, die die Eigenschaften von Geschöpfen haben. Ich habe mich davon getrennt, wie die Schlange von ihrer Haut.

# LERNE HUNDERTMAL TÄGLICH ZU STERBEN, NICHT NUR EINMAL

"Wenn der Stolz des Ichs gestorben, samt dem was es ergreifen will oder besitzt, ist des Lehrers Arbeit zu Ende. Der Zweck der Arbeit ist zu lernen; wenn Du erkannt hast, ist die Arbeit getan. Die Apfelblüte hat ihr Sein um die Frucht zu schaffen; wenn sie da ist, fällt das Blütenblatt. Tod nach Tod, die Welt stirbt, aber niemand weiß wie man stirbt: Ich bin so einen Tod gestorben, dass ich nie wieder sterben muss." (\*Kabir 1440; † 1518)

## NIMM DEINEN ESEL UND FÜHRE IHN AUF DEN PFAD

Packe deinen Esel am Genick und führe ihn auf den Pfad, zu den guten Behütern und Kennern des Pfades. Hab acht! Lasse deinen Esel nicht frei, und gib ihn nicht aus der Hand, denn seine Liebe gilt dem Ort, wo es viele grüne Kräuter gibt. Wenn du ihn einen Augenblick achtlos frei lässt, wird er Meilen in die Richtung der Weide gehen. Der Esel ist ein Feind auf dem Pfad, verrückt vor Liebe nach Futter, oh, zahlreich sind die Eselsdiener, die er ins Verderben gestürzt hat! Wenn du den Pfad nicht kennst, dann tue das Gegenteil von dem, was der Esel will; das ist mit Sicherheit der richtige Pfad. \*(Rumi)

## DARUM WIRD ER MALIK IBN DINAR GENANNT

Es wird erzählt, dass Malik-e Dinar einmal ein Schiff bestieg und als das Schiff schon weit draußen war, verlangten die Seeleute: "Bezahle deine Überfahrt.""Ich hab nichts zu bezahlen", war seine Antwort. Darauf schlugen sie ihn zusammen, bis er ohnmächtig war. Als er wieder aufwachte, schrien sie ihn wieder um das Fahrgeld an und der Dialog und die körperlichen Ausschreitungen wiederholten sich. Als er wieder zu sich kam, verlangten sie dies ein drittes Mal. "Bezahle deine Überfahrt.""Ich hab nichts zu bezahlen", war auch diesmal seine Antwort. "So lasst ihn uns bei den Füßen ergreifen und über Bord werfen", sagten sie zueinander. Im selben Moment steckten alle Fische im Wasser ihren Kopf heraus und ein jeder von ihnen trug zwei Golddenare im Maul. Malik langte hinunter, nahm zwei Denare von einem Fisch und gab sie den Seeleuten. Als diese das sahen, fielen sie vor ihm auf die Knie. Er aber stand auf und ging über das Wasser davon.

# **MORGENDÄMMERUNG**

Nicht gelangt der Verstand an die Grenzen Deiner Vollkommenheit. Nicht aus sich gelangt die Seele zum Schloss der Vereinigung. Würden auch alle Atome dieser Welt zu Augen: Erfassen würden sie niemals Deine grenzenlose Schönheit! Als mir in der Morgendämmerung ein Seufzer aus dem Herzen entrann, reichte er so weit, dass sich mir der Palast des Königs öffnete. Als sich das Tor auftat, fing der Sprachlose zu reden an: Oh Vogel der Seele Binde dir den Brief der unendlichen Liebe an den Fuß und löse diesen bis in Ewigkeit nicht. Tausche den angeborenen Verstand mit dem Herzen, und sieh, dass anfanglose und endlose Ewigkeit eins sind.

# WIE KANN MAN ERKENNEN, WER IHN GESCHAUT HAT?

Wer Ihn geschaut hat, besitzt vier Merkmale. Erstens, er hat die Gefühle eines kleinen Jungen; zweitens, er benimmt sich wie ein Unhold; drittens, er ist bewegungslos wie ein Ding; viertens, er verhält sich wie ein Narr. Wer ihn geschaut hat, fühlt sich wie ein kleiner Junge. Er ist jenseits aller festen Verhaltensweisen, er fühlt sich an keine gebunden. Dann macht er keinen Unterschied zwischen Heiligem und Unheiligem – wie ein Unhold. Dann lacht er einmal und weint dann wieder, wie ein Narr; manchmal ist er wie ein Herr gekleidet, kurz darauf läuft er, seine Kleider unterm Arm, nackt umher, wie ein Verrückter. Manchmal sitzt er auch nur stumm da wie ein Ding. (\*Sri Ramakrishna (1836-1886)

# **LEBEN**

Im Leben des Mystikers wechseln die Zustände der Liebe und Begeisterung für Gott mit denen der seelischen Verlassenheit und geistigen Dürre ab. \* (Ibn Arabi)

### STIRB VOR DEM TOD

Stirb o Freund, bevor du tot bist, wenn du das ewige Leben willst; allein durch einen solchen "Tod" erreichte Adris (ein Heiliger) den Himmel vor uns. Du hast dich sehr bemüht, aber noch ist der Schleier der Materie nicht entzwei; denn den wirklichen Tod hast du nicht gefunden. Solange du nicht stirbst, kann dein Kommen und Gehen nicht enden. Bis du nicht die höchste Sprosse der Leiter erklimmst, kannst du den Gipfel nicht erreichen. Oder wie einer, der nur 99 Meter Schnur hat, nicht Wasser in seinen Eimer bekommen kann, wenn der Brunnen hundert Meter tief ist. Bis du den Geist nicht völlig vom "Körper" zurückziehst, ist der Zyklus der Geburten und Tode nicht beendet. Lass das flammende Licht deiner Lampe sich im Glanz des Morgens verlieren. Solange die Sterne nicht verborgen sind, sei versichert, bleibt auch die Sonne außer Sicht. Genau so, o kluger Mensch, tritt der Herr nicht in Erscheinung, solange der Schleier der Materie nicht zerrissen ist. Darum wähle den "Tod" und reiße den Schleier dadurch entzwei. Dieser "Tod" ist nicht derselbe, der dich ins Grab bringt. Er ist nur ein Zurückziehen des Geistes - eine Umwandlung, um dir ein nach oben ausgerichtetes Leben zu verleihen. (\* Rumi - 1207 - 1273)

#### **DER TANZ DES RABBI**

Die Juden einer kleinen Stadt in Russland erwarteten ungeduldig die Ankunft eines Rabbi. Das kam nicht oft vor, und deshalb dachten sie lange über die Fragen nach, die sie dem heiligen Mann stellen wollten. Als er schließlich kam und sie mit ihm in der großen Halle der Stadt zusammentrafen, konnte er die Spannung spüren, mit der sie seine Antworten auf ihre Fragen erwarteten. Zuerst sagte er nichts; er blickte Ihnen nur in die Augen und summte eine schwermütige Melodie. Bald begannen alle zu summen. Er fing an zu singen. und alle sangen mit ihm. Er wiegte seinen Körper und tanzte mit feierlichen, abgemessenen Schritten. Die Gemeinde folgte seinem Beispiel. Bald waren sie so sehr von dem Tanz gefangen, so sehr in die Bewegungen vertieft, dass sie auf nichts anderes mehr achteten. Auf diese Weise wurde jeder in der Menge wieder ganz, wurde von der inneren Zersplitterung geheilt, die uns von der Wahrheit fernhält. Fast eine Stunde verging, ehe der Tanz langsam aufhörte. Die Spannung in ihrem Inneren war gewichen, und jeder verharrte in dem schweigenden Frieden, der den Raum erfüllte. Dann sagte der Rabbi die einzigen Worte, die an jenem Abend über seine Lippen kamen: "Ich hoffe, ich habe eure Fragen beantwortet."

## **ATTRIBUTE GOTTES**

Wie viele vom Schnee gehört aber ihn nicht gesehen haben, so sind da viele religiöse Prediger, die nur in Büchern von Gottes Attributen gelesen, aber sie nicht in ihrem Leben erfahren haben. Und wie viele den Schnee gesehen aber ihn nicht gekostet haben, so sind da viele religiöse Lehrer, die nur einen Blick der göttlichen Glorie erhascht aber ihr wahres Wesen nicht verstanden haben. Wer den Schnee gekostet hat, kann sagen, wie er schmeckt. Wer die Gemeinschaft Gottes in verschiedenen Erscheinungen genossen hat, jetzt als Diener, jetzt als Freund, jetzt als Geliebter, oder als in ihm Versunkener, der allein kann sagen, welches die Attribute Gottes sind. (\*Sri Ramakrishna (1836-1886)

# **DIE ZUGRUNDE LIEGENDE WAHRHEIT**

All die Spaltungen, die wir in religiösen Dingen überall sehen, all der Streit und die Gegnerschaft kommen nur daher, dass die Menschen an Ritualen und äußerlichen Regeln festhalten und die schlichte, allem zu Grunde liegende Wahrheit vergessen. Der Mensch muss das Licht lieben, gleichgültig, woher es kommt. Er muss die Rose lieben, gleichgültig, in welchem Boden sie wächst. Er muss ein Sucher nach Wahrheit sein, gleichgültig, aus welcher Quelle sie fließt. Anhänglichkeit zur Lampe ist nicht Liebe zum Licht. (\*Abdu'l-Baha, (1844 - 1921)

## **TRÄNENSTRÖME**

"Manche verschütten Tränenströme, weil ihnen kein Sohn geboren wurde, anderen nagt es am Herzen, dass ihnen keine Reichtümer zu teil geworden sind. Aber ach, wie wenige sorgen sich und weinen, weil sie Gott nicht geschaut haben? Wahrlich, diejenigen, die Gott suchen und um ihn weinen, die erlangen ihn."

(Sri Ramakrishna (1836-1886)

## **IN DER WELT**

"Lebe in der Welt wie ein Wasservogel. Das Wasser benetzt den Vogel, aber er schüttelt es ab. Lebe in der Welt wie ein Mudfish. Der Fisch lebt im Schlick, aber seine Haut ist immer hell und glänzend. Sei in der Welt aber nicht von der Welt. Erfülle deine Pflichten, so gut du kannst, aber kümmere dich nicht so sehr um die Früchte deines Handelns. Vielmehr – überlasse die Früchte des Handelns, Gott." (Sri Ramakrishna (1836-1886)

## **DER EINZIGE LEHRMEISTER**

"Geh in dich hinein und hole das Wissen aus deinem eigenen Selbst heraus. Du bist das größte Buch, das jemals war und jemals sein wird ... Alle äußere Belehrung ist vergebens, solange der innere Lehrer nicht erwacht. Es muss dazu führen, dass das Buch des Herzens sich öffnet, um wertvoll zu sein. Habe den Mut, zur Wahrheit zu kommen, auch wenn es durch die Hölle geht. Erfahrung ist der einzige Lehrmeister, den wir besitzen. Wir können unser Leben lang reden und debattieren und werden trotzdem kein aus der Wahrheit gesprochenes Wort verstehen, solange wir sie nicht an uns erfahren."

(Swami Vivekananda 1863-1902)

## **DAS WICHTIGSTE**

Baal schem Tov sagte zur zeit in der die Nacht begann:

"Das Wichtigste ist bedingungslos lieben und geben zu wollen, und auf dem Weg dort hin, enthüllt sich auf jeder Stufe neu, wie wenig man dazu in der Lage ist. Und aus dieser Erkenntnis heraus, kann man ein Gebet des Herzens Sprechen, das nach Korrektur und Veränderung schreit. Dann und nur dann, kommt das höhere Licht und transformiert unsere Absichten und unser Wesen. Wir können unzählige Reinkarnationen durchlaufen, ohne diese Forderung ohne diesen Schrei, ohne diesen brüllenden Löwen in unserem Herzen wird nichts geschehen, und alles bleibt wie es ist."

#### **DES WEGES MÜDE**

Rabbi Aba saß einmal vor einem der Tore von Lydda. Da sah er einen Menschen kommen, der legte sich in die Höhlung eines Erdhügels und schlief, des Weges müde, ein. Während er schlief, kroch eine Schlange an ihn heran, aber in demselben Augenblick löste sich ein Baumstumpf vom Boden und fiel auf die Schlange. Der Mann erwachte und erblickte vor sich die getötete Schlange. Da trat er aus der Höhlung heraus, und in dem gleichen Augenblick stürzte die Decke jener Höhlung zusammen - und er war gerettet. Da ging Rabbi Aba zu ihm und fragte ihn: "Was sind deine Taten, dass der Allheilige zwei Wunder da für dich bereitet hat? Das kann keine geringe Sache sein." Und jener Mann erwiderte: "Niemals in meinem Leben hat mir ein Mensch Böses getan, ohne dass ich mich mit ihm versöhnt und ihm verziehen hätte. Und weiter - wenn keine Gelegenheit war, mich mit ihm auszusöhnen, so ging ich doch nicht eher schlafen, als bis ich ihm und allen, die mir Schmerz bereitet, verziehen hatte, und ich gedachte nicht mehr des mir angetanen Schlimmen. Aber nicht genug daran: ich bemühte mich von jenem Tage an, ihnen Gutes zu bereiten." Da weinte Rabbi Aba und sprach:

"Höher sind seine Taten als die Josefs. Denn Josef ward bewegt vom Erbarmen mit jenen, die seine Brüder waren. Was dieser Mann getan, ist mehr als die Tat Josefs und wert, dass der All heilige ihm Wunder über Wunder bereite." (\*Zohar)

#### **DER TAUBE**

Der Enkel des Baal Schem Tov, erzählte: "Ich habe von meinem Großvater gehört: Ein Fiedler spielte einst mit solcher Süßigkeit, dass alle, die es hörten, zu tanzen begannen, und wer nur in den Hörbereich der Fiedel gelangte, geriet mit in den Reigen. Da kam ein Tauber des Weges, der nichts von Musik wusste, dem erschien, was er sah, als das Treiben Verrückter, ohne Sinn und Geschmack."

# **DIE VERZÜCKUNG**

Als Rabbi Levi Jizchak am Morgen des Hüttenfestes in die Lade langen wollte, in der der Paradiesapfel und der Strauß aus Palme, Myrte und Bachweide auf den Segen warteten, stieß er die Hand durch den Glasdeckel und merkte nicht, dass sie verletzt war. Als er am Chanukkafest die heiligen Kerzen brennen sah, musste er mit der bloßen Hand in die Flammen greifen und spürte es nicht. Am Purimfest tanzte er beim Segen vor der Vorlesung des Buches Esther auf dem Pult und schier auf der Schriftrolle selbst. Als er Wasser zum Backen der Mazzot schöpfen wollte, verzückte ihn die heilige Pflicht so sehr, dass er in den Brunnen fiel. Als er beim Seder die Worte "Dieses Matza" sprach, warf er sie vor Begeisterung unter den Tisch und riss ihn mitsamt der Sederschüssel, den Mazzot und dem Wein um, dass man alles von neuem herrichten musste. Er zog den neuen Kittel an, den man ihm reichte, und sagte, wie jemand, der sich an einer köstlichen Speise erguickt: "Ah! Ah! Diese Matza!"

#### **WEG ZUR FREIHEIT**

Der Kabbalist Baal schem Tov wurde gefragt was den Gebet bedeutet, und er gab folgendes zur Antwort: "Wenn der Mensch den Sinn (an Allem) verliert, und an seinen eigenen Kräften verzweifelt, kann er sich zum Höheren wenden, dort gibt es Jemanden, der nur ihm zuhört Und dann, noch ohne etwas zu wissen, bekommt ein Mensch eine Antwort Eine neue Richtung, Erfüllung und Förderung, Hoffnungen auf eine gute und andere Zukunft. Danach fällt er wieder, wieder beginnt er zu schreien und zu hassen, fühlt Leere im Materiellen und Spirituellen, verliert alle Kräfte, und kann sich kaum selbst voran schleppen. Manchmal bevorzugt er das Materielle, manchmal das Spirituelle, doch am schlimmsten - nichts - ,er will sich nur ausruhen, will nur zerschmettern und fallen und vergehen. Monate zwischen Gut und Schlecht, die Verwirrung steigt mehr und mehr an, die Bedrängnis wird größer und größer, bis es kein Entkommen aus dem Sumpf mehr gibt / Er steht auf und weint und schreit. Alle Tore wurden verschlossen, außer dem Tor der Tränen, durch dieses führt der Weg zur Freiheit, im Verborgenen weint meine Seele heißt es, und ein wahres Gebet entsteht. Dies ist nicht ein Weinen aus Tatlosigkeit, der Mensch versteht, dass es allein unmöglich ist Man braucht wenigstens zwei, so enthüllt sich Gott. Dann baut er sich eine Krone, denn dies ist ein höheres Ziel, er beginnt zu verstehen, dass alles nur abhängig ist von ihm und der richtigen Umgebung und der richtigen Gemeinschaft." Des weiteren sagte er: "Das Wort Gebet ("Tfila") wird vom Wort "palal", sich selbst urteilen, abgeleitet. Ein Mensch der betet ist ein Mensch, der über sich selbst urteilt und erkennt, dass er eine egoistische Natur hat. Es ist jemand der sein Ego enthüllt hat und diese Eigenschaften Transformieren möchte. Er möchte diesen Weg nicht weitergehen und seine Mitmenschen künftig besser behandeln. Er wendet sich an die höhere Macht mit der Bitte, sein Ego zu korrigieren. Durch seinen aufrichtigen Willen erlangt er das höhere Licht, das ihn zum Guten korrigiert. Die Richtige Gebetsrichtung bedeutet somit, um die Transformation oder Korrektur des eigenen Egos, der eigenen egoistischen Eigenschaften und Absichten zu Bitten. Nicht um Erleichterung oder Entfernung von Problemen, nicht um Materielle Güter, nicht darum jemand anders möge sich ändern."

Das Gebet hat große Kraft, das ein Mensch vollbringt mit aller seiner Macht: Es machet ein bitteres Herz süß, ein trauriges Herz froh, ein armes Herz reich, ein törichtes Herz weise, ein zaghaftes Herz kühn, ein kraftloses Herz stark, ein blindes Herz sehend, eine kalte Seele brennend. \*(Mechthild von Magdeburg (ca. 1210-1299)

#### **WELTSCHAUEN**

Wie die Hand, vors Auge gehalten, den größten Berg verdeckt, so deckt das kleine irdische Leben dem Blick die ungeheuren Lichter und Geheimnisse, derer die Welt voll ist, und wer es vor seinen Augen wegziehen kann, wie man eine Hand wegzieht, der schaut das große Leuchten des Welten inneren. \* (Rabbi Nachman von Bratslav)

#### **HINDERNISSE**

Sobald Gott dich bereit findet, muss er in dein Wesen einströmen, geradeso wie der Sonnenschein sich auf die Erde ergießen muss, wenn die Luft klar und rein ist. Sehnendes Verlangen schafft Liebe, und Liebe überwindet alle Hindernisse. \* Meister Eckhart (1260-1328)

#### MIT NICHTS ZUFRIEDEN

"Bitte um alles, so wie ein Kind seine Mutter um alles bittet, ohne sich zu genieren. Bleib nicht stehen bei Frieden im Geist oder einem reinen Herzen oder Hingabe. Verlange alles. Sei mit nichts zufrieden, was weniger ist als alles. Wie kann Gott in ein Herz gelangen, das sich nicht nach ihm sehnt?" \* (Mutter Meera)

## **AUS DEM LEBEN SRI RAMAKRISHNAS**

Er begann das Bild der Göttin Kali als seine Mutter und die Mutter des Alls anzusehen. Er glaubte daran, es lebe und atme und nehme Speise aus seiner Hand. Nach den regelmäßigen Formen des Dienstes mochte er da Stunden und Stunden sitzen, Hymnen singend zu ihr und zu ihr redend und betend wie ein Kind zu seiner Mutter, bis er alles Bewusstsein der äußeren Welt verlor. Zuweilen mochte er stundenlang weinen und wollte sich nicht trösten lassen, weil er seine Mutter nicht so vollkommen sehen konnte wie er wünschte . . . Seine ganze Seele zerfloss in eine Tränenflut und er rief die Göttin an, sie möge sich seiner erbarmen und sich ihm offenbaren . . . Eine versammelte Menge umgab ihn und versuchte ihn zu trösten, wenn das Blasen der Muschelschalen den Tod eines neuen Tages verkündete, er aber gab seinem Gram freien Lauf und sprach: ,, Mutter, o meine Mutter, wieder ist ein Tag vergangen, und ich habe dich noch nicht gefunden . . . " Als er an einem Tage seine Trennung von der Göttin sehr heftig fühlte und daran dachte, sich selbst ein Ende zu machen, da er seine Einsamkeit nicht länger zu tragen vermochte, verlor er alle äußere Empfindung und schaute seine Mutter (Kali) in einer Vision. Diese Visionen kamen wieder und wieder zu ihm, und er wurde ruhiger . . . Diese Visionen wuchsen immer mehr und seine Verzückungen wurden immer länger und länger.

# **ERKENNISSTUFEN**

Zuerst dachte ich, ein Lehrer muss in allen Dingen Recht haben. Dann kam es mir so vor, als läge mein Lehrer in vielen Dingen falsch. Dann erkannte ich, was richtig und was falsch war. Es war falsch, in einem der beiden ersten Geisteszustände zu verharren. Richtig war, dies auch allen anderen zu vermitteln.

# **ES WAR EINMAL EIN KÖNIG**

Es war einmal ein König, der eines Tages, als er seinen königlichen Hof betrat, unter den Anwesenden eine Person bemerkte, die sich vor ihm nicht verneigte. Verärgert über die dreiste Tat des Fremden in der Halle rief der König: "Wie nur wagst du es, dich nicht vor mir zu verneigen! Nur Gott verneigt sich nicht vor mir, und es gibt nichts, das größer wäre als Gott. Wer also bist du?" Mit einem Lächeln erwiderte der zerlumpte Fremde: "Ich bin dieses Nichts."

## **SÜSSIGKEIT**

Als Gott mich dessen würdig fand, küsste er mich immer und immer zu. Währenddessen vergoss ich wie eine Kerze lauter Tränen. Ganz verwirrt war ich wegen der Zärtlichkeit meines Geliebten. Als ich jene Süßigkeit genoss, fühlte mein Herz seine absolute Güte und fand sich wieder, im Königtum. Wenn Farid von ihm viel Härte auch erfahren hat, hiernach werde ich von der Treue zu Ihm nicht lassen, mag er zu mir auch noch so hart sein. (\*Fariduddin Attar)

# DIE 3 RATSCHLÄGE DES VOGELS

Jemand fing mit List und einer Falle einen Vogel. Der Vogel sagte zu ihm: "Oh edler Herr, Du hast viele Ochsen und Schafe gegessen und viele Kamele geopfert; du bist niemals auf dieser Welt davon satt geworden, und meine Glieder werden dich auch nicht sättigen. Lass mich gehen, dann erteile ich dir drei Ratschläge und du wirst sehen, ob ich weise oder unwissend bin. Den ersten Rat gebe ich dir auf deiner Hand, den zweiten auf deinem Dach, und den dritten auf einem Baum. Diese drei Ratschläge werden dich glücklich machen. Der Ausspruch auf deiner Hand lautet so: "Glaube niemandem etwas Unsinniges." Als er diesen ersten ernsten Rat auf der Handfläche erteilt hatte, kam er frei und flog auf die Mauer, Dort sagte er: "Der zweite Rat lautet: "Gräme dich nicht über Vergangenes; wenn du etwas verloren hast, bedauere es nicht." Danach sagte er zu ihm: "In meinem Körper ist eine einzigartige Perle versteckt, sie wiegt zehn Dirham. So sicher wie du lebst war dieser Juwel dein Vermögen und das Glück deiner Kinder. Dir ist diese Perle nun entgangen, denn es war nicht dein Schicksal; eine Perle; wie es keine zweite gibt, zu besitzen." Der Herr fing wie eine schwangere Frau bei der Entbindung an, lautstark zu schreien. Der Vogel sagte zu ihm: "Habe ich dir nicht geraten, dass du dich nicht um Geschehnisse von gestern grämen sollst? Das ist vergangen und vorbei, was betrübt dich so? Entweder du hast meinen Rat nicht verstanden oder du bist taub. Und der zweite Rat, den ich dir gegeben habe: "Glaube nicht aus Dummheit an Unsinnige Aussagen"? Oh du Held, ich selbst wiege keine zehn Dirham, wie könnte dann ein Gewicht von zehn Dirham in mir sein ?" Der Herr kam wieder zu sich und sagte: "Höre, enthülle mir den dritten hervorragenden Ratschlag." Ja, sagte der Vogel, "so gut wie du meine anderen zwei Ratschläge genutzt hast, werde ich dir sicher auch noch den dritten Rat vergeblich erläutern!" Einem schläfrigen Unwissenden Rat zu geben ist wie Samen in salzige Erde säen.

# **DIE MÜHLE**

Abu Said (gest. 1049), ritt einmal mit Freunden an einer Mühle vorbei. Er hielt an und fragte seine Begleiter, ob sie das Geklapper der Mühle verstünden. Sie verneinten. Da sprach er: Sie sagt: Sufismus ist mir selbstverständlich. Ich nehme das Grobe auf und fein gemahlen gebe ich es zurück. Ich reise um mich selbst und in mir selbst und scheide aus, was ich nicht brauche.

# **DER KÖNIG**

Der Garten geht mit ihm, wohin er auch geht, und ist doch immer vor den Leuten verborgen. Die Frucht fleht: "Iss mich!", das Wasser des Lebens kommt und sagt: "Trink von mir!" Umkreise den Himmel ohne Flügel und Gefieder wie die Sonne, der Voll- und der Neumond. Du wirst dich wie der Geist bewegen, ohne Fuß, du wirst hundert Leckerbissen essen und keinen Bissen kauen. Weder wird der Wal des Schmerzes gegen dein Schiff schlagen, noch wird der Tod dich hässlich machen. Du wirst gleichzeitig Herrscher, Heer und Thron sein, du wirst sowohl der Glückliche als auch das Glück sein. Du bist dein eigenes Glück, o Auserwählter! Wenn du dein eigenes Glück bist, o Mann des Geistes, wie willst du, der du Glück bist, dich verlieren?

# **GÖTZEN**

Baba Lal Das: "Wer hat den Hindus den Götzendienst befohlen?" - Dara Schikoh (geb. 1615): "Das ist festgesetzt worden, um die Herzen zu befestigen. Wer den inneren Sinn kennt, braucht die äußere Form nicht mehr; wer das innere nicht kennt, bleibt an die Form gebunden. Wie ein unverheiratetes Mädchen mit Puppen spielt; heiratet sie; braucht sie keine Puppen mehr."

## **DIE TRÄNENWEIHE**

Rabbi Sussja kam einst auf seiner großen Wanderschaft in die Stadt, in der der Vater des Knaben Jaakob Jizchak wohnte. Im Lehrhaus stellte er sich seinem Brauch gemäß hinter den Ofen zum Gebet, das Haupt ganz in den Gebetsmantel eingehüllt. Plötzlich sah er, sich halb umwendend, daraus hervor und, ohne den Blick auf irgendeinem anderen Gegenstand verweilen zu lassen, dem Knaben Jaakob Jizchak direkt in die Augen. Dann drehte er den Kopf wieder dem Ofen zu und betete weiter. Den Knaben überkam mit unergründlicher Gewalt das Weinen, ein Tränenabgrund brach in ihm auf, und er weinte eine Stunde lang. Erst als die Tränen versiegten, ging Sussja auf ihn zu und sprach: " Die Seele ist dir erweckt. Nun geh zu meinem Bruder Elimelech und lerne bei ihm, dass auch dein Geist aus seinem Schlaf tauche."

# **DER PFAD IST LANG**

Der Pilger war außer sich, sprachlos und verblüfft: Er sah hundert Weltalle, Ozeane über Ozeane von brodelnden Wassern; sie alle waren auf der Suche nach Gott, alle hineingerissen in den Sog Gottes. Er siebte die Erde der Welt durch und warf Intelligenz, Zweifel und Aporie beiseite. Er siebte die Erde der Welt hunderttausend Mal durch und legte ebenso viele Male die gewonnene Perle auf die Werkbank nieder. Schließlich erhielt er Hilfe von Gott: Wie er am Sieben war, trat ein Weiser vor ihn hin, eine Sonne, die beide Welten erleuchtete; die auf dem Weg eine Unzahl von Sternen versammelte; in der Welt und außerhalb der Welt, im Zentrum und außerhalb des Zentrums; sesshaft und ständig auf der Reise; unsichtbar und immer gegenwärtig; eine Sonne, welche die beiden Welten mit Licht durchflutete, erschreckt über den eigenen Glanz; eine rote Flamme auf dem Weg; ein riesiges Herz wie der grüne Ozean. Wer aus dem Staub seiner Schritte keinen Khôl macht, der soll verderben, ob er rein sei oder unrein! O Sohn, der Pfad ist lang und voller Fallgruben; der Reisende braucht einen Führer. Wie findet der Blinde sich ohne Stock zurecht? Es gibt keinen Weisen, sagst Du? Bitte, suche wie wild. Denn wenn es auf der Welt keinen einzigen Weisen gäbe, würde sich die Erde erheben, und die Zeit würde stillstehen. - Kurz und gut, als der Pilger den Weisen antraf, den Führer auf dem Weg, warf er sich ihm zu Füßen. Seine Seele überquoll vor lauter Freude; aus tiefster Überzeugung befestigte er den Ring der Knechtschaft an seinem Ohr. Hunderttausend Rosenknospen entfalteten sich im Rosengarten seines Herzens. Die Gnade brachte ihm Verzückung, die Gottlosigkeit wich, der Weg öffnete sich. Der Weise sagte zu ihm: Wegelagerer auf dem Weg lauern im Hinterhalt; schlafe nicht ein, tue, was dir gesagt worden ist. Der Pfad ist lang; Sohn, sei wachsam! Spar den Schlaf bis zum Grab auf, halt Wache! Jedem ist eine Aufgabe zugewiesen; viele haben solche Qualen durchgemacht. Hüte dich davor, dich auf dieser langen Reise durch ein Nichts aufhalten zu lassen. Da, wo du stillstehst, wirst du kraftlos für immer bleiben. Zerrissenheit und ein Brennen in deiner Brust sollen dir Befehle sein; in deiner Seele soll dieses Echo des Korans wie die Nachtigall singen. Gehe unbeirrt vorwärts, strenge dich an, sei wachsam! Trage die Bürde, iss den Dorn, spitze die Ohren. Der Pilger entbrannte wie ein von Leidenschaft gepackter Liebhaber. Es entledigte sich der Überschwänglichkeit und der Melancholie und tauchte nackt in den Ozean. Er gab Klagen und Dankbarkeit auf und machte sich auf den endlosen Weg.

# **WIE DER SASOWER RABBI DIE LIEBE LERNTE**

Rabbi Moses Löb erzählte: »Wie man die Menschen lieben soll, habe ich von einem Bauern gelernt. Der saß mit anderen Bauern in einer Schenke und trank. Lange schwieg er wie die anderen alle. Als aber sein Herz von Wein bewegt war, sprach er seinen Nachbarn an: 'Sag du, liebst du mich oder liebst du mich nicht?' Jener antwortete: 'Ich liebe dich sehr.' Er aber sprach wieder: 'Du sagst: ich liebe dich, und weißt doch nicht, was mir fehlt. Liebtest du mich in Wahrheit, du würdest es in Wahrheit wissen.' Der andere vermochte kein Wort zu erwidern, und auch der Bauer, der gefragt hatte, schwieg wie vorher. Ich aber verstand: das ist die Liebe zu den Menschen, ihr Bedürfen zu spüren und ihr Leid zu tragen.«

#### **EIGENSCHAFTEN**

Rabbi Moses Löb von Sasow. Lehrte seine Schüler, dass keine Eigenschaft und keine Kraft am Menschen umsonst geschaffen sei, nicht einmal die Gottesleugnung, denn auch sie sei eine Ermöglichung der helfenden Tat. "Denn, wenn einer zu dir kommt und von dir Hilfe fordert, dann ist es nicht an dir, ihm mit frommem Munde zu empfehlen: "Habe Vertrauen und wirf deine Not auf Gott", sondern dann sollst du handeln, als wäre da kein Gott, sondern auf der ganzen Welt nur einer, der diesem Menschen helfen kann, du allein."

#### **AUSDAUER**

Rabbi Ahron kam einst in eine Stadt. Ein Vater brachte ihm seinen Knaben und klagte, dass der im Lernen keine Ausdauer habe. »Lasst mir ihn eine Weile hier«, sagte der Rabbi. Als er mit dem Knaben allein war, legte er sich hin und bettete das Kind an sein Herz. Schweigend hielt er es am Herzen, bis der Vater kam. »Ich habe ihm ins Gewissen geredet«, sagte er, »hinfort wird es ihm an Ausdauer nicht fehlen.« Wenn der Rabbi diese Begebenheit erzählte, fügte er hinzu: »Damals habe ich gelernt, wie man Menschen bekehrt.«

## **BEGENUNG MIT DEM TEUFEL**

Ein gewisser frommer Mann, überzeugt, dass er ein ernsthafter Sucher nach der Wahrheit sei, brach auf, um einen langen Weg der Disziplin und des Lernens zu beschreiten. Während beträchtlich langer Zeit sammelte er bei verschiedenen Lehrern zahlreiche Erfahrungen sowohl seelisch-geistiger als auch äußerlicher Art. Eines Tages sah er während des Meditierens plötzlich den Teufel neben sich sitzen. "Hinweg mit dir, Dämon!" schrie er, "denn dir ist keine Macht gegeben, mir zu schaden; ich schreite auf dem Pfad der Auserwählten!" Die Erscheinung verschwand. Ein wahrhaft Weiser, der gerade vorbei ging, sprach traurig zu ihm: "Oh mein Freund, du hast dein Bemühen auf einer derart unsicheren Basis aufgebaut, auf deiner unveränderten Furcht, Gier und Selbsteinschätzung, das du bei deiner letztmöglichen Erfahrung angelangt bist." Wieso? Fragte der Suchende. "Dieser "Teufel" ist in Wirklichkeit ein Engel. Den "Teufel" hast nur du gesehen."

#### **SEELENVERWANTE**

Mein Verlangen nach Seelenverwandten war grenzenlos. Während des Tages schaffte ich es zwar noch irgendwie, mich zu kontrollieren, doch das Geschwätz der Weltlinge war für mich schwer zu ertragen. Ich verlangte nach dem Tag, an dem meine geliebten Gefährten kommen würden, und hoffte, Trost zu finden in Gesprächen mit ihnen. Ich wollte ihnen mein Herz ausschütten und von meinen Verwirklichungen berichten. Alle möglichen Kleinigkeiten erinnerten mich an sie und meine Gedanken kreisten ständig um sie. Ich legte mir schon zurecht, was ich dem einen oder dem anderen sagen könnte. Als dann der Abend kam, konnte ich meine Gefühle nicht länger unterdrücken. Der Gedanke, dass ein weiterer Tag vergangen war, ohne dass sie gekommen waren, war unerträglich. Während die Glocken zur Abendandacht läuteten und die Muschelhörner ertönten, stieg ich auf die Dachterrasse des Gartenhauses, und, mich krümmend vor Seelenschmerz, rief ich aus vollem Hals: "Kommt, meine Kinder! Wo seit Ihr? Ich kann es nicht mehr ertragen, ohne euch weiter zu leben!" Eine Mutter hat sich nie so intensiv nach der Nähe ihres Kindes gesehnt, noch ein Freund nach seinem Kameraden, noch ein Liebender nach seiner Geliebten, wie ich mich nach ihnen sehnte. O, es war unbeschreiblich. Bald nach diesem Verlangen begannen die Gottsucher zu kommen.

#### **ARBEIT & FORTSCHRITT**

Nasruddin wandte sich an eine große Menschenmenge und rief: "Wollt ihr Wissen erlangen ohne Prüfung, Wahrheit ohne Lügen, Vollkommenheit ohne harte Arbeit und Fortschritt ohne Opfer?" Alle schrieen "la!"

"Wunderbar!" sagte Nasruddin. "Ich auch, und wenn ich jemals herausfinden sollte, wie man das macht, wird es mir ein Vergnügen sein, euch davon in Kenntnis zu setzen."

# DIE GEWÄNDER DER GNADE

Man fragte Rabbi Sussja: "Wir beten: "Erweise uns gute Gnaden" und "Der gute Gnaden erweist". Sind denn nicht alle Gnaden gut?" Er erklärte: "Freilich sind alle Gnaden gut. Aber die Wahrheit ist, dass alles, was Gott tut, Gnade ist. Nur dass die Welt die nackte Fülle seiner Gnaden nicht zu ertragen vermöchte. Darum hat er sie in Gewänder gekleidet. Und so bitten wir ihn, dass auch das Gewand ein gutes sein möge."

### **DIE SCHLECHTE BITTE**

Der Rabbi erzählte: "Zur Zeit der Belagerung Sebastopols ritt der Zar Nikolaj einen der Wälle entlang, als ein feindlicher Bogenschütze auf ihn anlegte. Ein russischer Soldat, der das aus der Ferne bemerkte, scheuchte mit einem Schrei das Pferd des Kaisers zur Seite, und der Pfeil verfehlte sein Ziel. Der Zar sagte dem Mann, er solle sich eine Gunst ausbitten. "Unser Feldwebel", brachte der Soldat hervor, "hat ein grausames Gemüt und schlägt mich immerzu. Wenn ich doch unter einen andern kommen könnte!" "Du Narr", rief Nikolaj, "sei selbst Feldwebel!" So flehen wir um die kleinen Dinge der Stunde und wissen nicht zu beten, dass uns Erlösung werde."

## **IM TRAUM**

Den Jünglingen, die zum ersten Mal zu ihm kamen, pflegte Rabbi Bunam die Geschichte von Rabbi Eisik Sohn Rabbi Jekels in Krakau zu erzählen. Dem war nach Jahren schwerer Not, die sein Gottvertrauen nicht erschüttert hatten, im Traum befohlen worden, in Prag unter der Brücke, die zum Königsschlosse führt, nach einem Schatz zu suchen. Als der Traum zum dritten Mal wiederkehrte, machte sich Rabbi Eisik auf und wanderte nach Prag. Aber an der Brücke standen Tag und Nacht Wachtposten, und er getraute sich nicht zu graben. Doch kam er an jedem Morgen zur Brücke und umkreiste sie bis zum Abend. Endlich fragte ihn der Hauptmann der Wache, auf sein Treiben aufmerksam geworden, ob er hier etwas suche oder auf jemand warte. Rabbi Eisik erzählte, welcher Traum ihn aus fernem Land hergeführt habe. Der Hauptmann lachte: "Und da bist du armer Kerl, mit deinen zerfetzten Sohlen, einem Traum zu Gefallen her gepilgert! Tja, wer den Träumen traut! Da hätte ich mich ja auch auf die Beine machen müssen, als es mir einmal im Traum befahl, nach Krakau zu wandern und in der Stube eines Juden, Eisik Sohn Jekels sollte er heißen, unterm Ofen nach einem Schatz zu graben. Eisik Sohn Jekels! Ich kann's mir vorstellen, wie ich drüben, wo die eine Hälfte der Juden Eisik und die andere Jekel heißt, alle Häuser aufreiße!" Und er lachte wieder. Rabbi Eisik verneigte sich, wanderte heim, grub den Schatz aus und baute das Bethaus, das Reb Eisik Reb Jekels Schule heißt. - "Merke dir diese Geschichte", pflegte Rabbi Bunam hinzuzufügen, "und nimm auf, was sie dir sagt: dass es etwas gibt, was du nirgends in der Welt, auch nicht bei deinem weisen Lehrer finden kannst, und dass es doch einen Ort gibt, wo du es finden kannst".

#### **DAS LEIDEN**

Als Rabbi Schmelke und sein Bruder zum Maggid von Mesritsch gekommen waren, brachten sie folgendes vor: "Unsere Weisen haben ein Wort gesprochen, das uns keine Ruhe lässt, weil wir es nicht fassen können. Das ist das Wort, der Mensch solle Gott für das Übel lobpreisend danken wie für das Gute und soll es in gleicher Freude empfangen. Ratet uns, Rabbi, wie wir es fassen." Der Maggid antwortete: "Geht in das Lehrhaus, da werdet ihr Sussja finden, wie er seine Pfeife raucht. Er wird euch die Deutung sagen." Sie gingen ins Lehrhaus und legten Rabbi Sussja ihre Frage vor. Er lachte: "Da habt ihr euch den Rechten ausgesucht! Ihr müsst euch schon an einen anderen wenden, und nicht an einen wie ich, dem zeitlebens kein Übel widerfuhr." Sie aber wussten: es war Rabbi Sussjas Leben vom Tag seiner Geburt an bis zu diesem Tag aus Not und Pein ohne andern Einschlag gewoben. Da verstanden sie, was es heißt, Leid in Liebe empfangen.

## DIE GESCHICHTE VON DER KUH DIE ALLEIN AUF EINER GROSSEN INSEL LEBT

Gott der Allerhöchste füllt die große Insel mit Pflanzen und Kräutern als Kuhfutter, und die Kuhfrisst bist zum Sonnenuntergang davon und wird fett wie ein Berg. Wenn die Nacht kommt, kann sie aus Angst und Furcht nicht schlafen und denkt: "Ich habe die gesamte Weide abgegrast, was soll ich morgen fressen?" Diese Angst macht die Kuh dünn wie ein Zahnstocher. Bei Tagesanbruch sieht sie, dass die Weide noch grüner und reicher als gestern ist, und sie frisst wieder und wird fett. Wenn die Nacht dann erneut einbricht, wird sie von derselben Angst ergriffen. Jahrelang hat sie dasselbe erlebt, und doch hat sie immer noch kein Vertrauen.

# DIE GESCHICHTE VOM KÖNIGSSOHN UND DEM SOHN DER MAGD

Es war vor vielen hundert Jahren, da herrschte fern von hier ein großer König, der regierte gütig über ein weites und fruchtbares Land. In seinem Palast war eine Magd, die tat der Königin treue Dienste, und deren Herz war ihr hold. Es war der Königin Gürtelmagd, sie hatte nur leichte Verrichtung.

Da kam der Tag, da die Königin einen Sohn gebären sollte, und zur selben Stunde sollte es auch der Magd geschehen. Die Diener holten eine Weise Frau herbei, die genoss um ihrer Klugheit und ihrer geheimen Künste Willen ein großes Ansehen rings im Land. Sie hob den Sohn des Königs ans Licht und hob auch den Sohn der Magd. Dann hüllte sie das Königskind in grobes Linnen und legte es neben die schlafende Magd, das Kind aber, das die Magd als eines Knechtes Sohn geboren hatte, Wickelte sie in Weiche Seide und bettete es auf das Lager der Königin. Als die Mütter erwachten, herzte jede das Kind in ihrem Arm.

Die Knaben wuchsen schön und kraftvoll heran. Der Sohn des Knechtes wurde im Palast geehrt und erhoben über alle Söhne des Landes. Er war der Nächste nach dem König und saß auf silbernem Sessel neben dem Thron. Er wurde unterwiesen in allem, worin die Weisen des Landes und die Räte kundig Waren. Der Sohn des Königs aber blühte unter dem Dache eines Knechtes auf, und der Grund seines Herzens und sein helles Auge Waren die einzigen Quellen seiner Weisheit. Wie wohl er einen niederen Mann Vater nannte, erfand man an ihm stolze Art und ein freies Wesen. Über alles liebte er die einsamen Pfade des Gebirges und mied es, Genosse der Lärmenden zu sein. Dem Knaben aber, der im Palaste weilte, war kalt zu Mut in dem Schimmer der Königshalle, oft blickte er hinaus, wo zwei Säulen sich öffnen, und sein Herz zog ihn zu dem Ackermann, der mit dem Pflug die schwarze Erde durchschneidet. Die weise Frau hauste draußen vor der Stadt, wo der Wald anhebt, in einer Hütte. Sie trug die

Last vieler Jahrzehnte und wusste ihren Tod nahen. In seinem Anhauch bedrückte sie das Geheimnis, dass sie des Königs Sohn mit dem Sohn der Magd vertauscht hatte, und es schuf ihr doch Pein, es in ewige Weile zu verschweigen. Sie trat an das Fenster ihrer Hütte und flüsterte es behutsam vor sich hin, dass es keiner vernehme als nur der Wind, der die Blätter der Birke regt. Der Wind jedoch trug es eilends den Weibern und Kindern zu, die im Walde Schatten und süße Beeren suchten. Die Frauen erzählten es daheim ihren Männern, und jeder Mann vertraute es beim Abendtrunk seinem liebsten Freund. Die Männer der Stadt aber redeten so untereinander: "Lasst uns das Geheimnis wohl vor dem König bewahren, auf dass Unheil und Zweifel seine alten Tage nicht heimsuchen! Denn was sich ereignet hat, ist nicht zu bessern.

Sollen wir den Jüngling, der in niederem Haus erwuchs, dereinst als König über uns setzen? Und kann nicht auch alles Lüge sein und eine müßige Mär?"

Dennoch war einer in ihrer Mitte, der ging hin und verriet es dem falschen Königssohn. Er sprach: "Wisse, dass viele im Volke dich als den Sohn der Magd erachten, und leicht, denke ich, möchte die Zeit kommen, da sich das Land wider dich empört und jenen an deine Stelle hebt, trägst du nicht beizeiten Sorge, dass er verderbe." Als der falsche Königssohn dies vernahm, ging er in die dunkelste Kammer seines Schlosses und sann Böses. Von Stund an verließ ihn der Unmut nimmer. Er ritt im Morgengrauen mit seinem Gefolge aus und zertrat die Saat auf den Feldern des Mannes, der in Wahrheit sein Vater war. Fortan tat er ihm Schaden an, wo er konnte.

Es kam die Zeit, da der König starb, der falsche Königssohn bestieg den Thron und regierte das Land. Den Knecht bedrückte er immer grausamer. Der aber verstand wohl, warum ihm so geschah. Er sprach nun zu seinem Pflegling, der in Wahrheit der Königssohn war, und erzählte ihm, was die Leute von ihm redeten, und wie der König einen Hass auf ihn geworfen habe. Und er fuhr fort: "Sieh', ich habe ein großes Erbarmen über dich. Bist du mein Sohn, wie sollte ich nicht trauern, da jener dich vernichten will? Bist du aber der Königssohn, wie sie sagen, dann gebührt dir ein solches Schicksal fürwahr nicht. Darum fliehe aus dem Lande." Der Jüngling versank in Sehwermut und wusste sich keinen Rat. Der König aber ließ nicht ab, ihn mit Unbilden aller Art zu verfolgen, so dass er endlich Willens wurde zu fliehen. Sein Pflegevater gab ihm, was er an Gold besaß, und ließ ihm gute Gewänder anfertigen. Traurig zog der Jüngling aus dem Land.

In der Fremde verbrachte er seine Tage müßig, vertrank sein Geld des Abends mit den jungen Leuten in den Schenken und warf es den Tänzerinnen zu. Sein Herz aber blieb schwer. Indessen regierte der falsche König sein Land hart und gnadenlos. Wenn er düsteren Angesichts durch die Straßen seiner Stadt ging und alle neigten sich vor ihm, glaubte er allemal ein Raunen aus der Menge zu Vernehmen, das ihn Sohn des Knechtes schalt. Finster wandte er sich ab und verhängte neue Pein über sein Volk.

Eines Tags zog er mit seinem Gefolge auf die Jagd. Sie kamen an einen Ort, wo es den König lieblich dünkte zu weilen. Er legte sich unter einem Baum zur Ruhe. Der Baum stand in Blüte und neigte seine Zweige über ein helles Wasser. Da überkam den König die Gewissensnot, dass er ein Unrecht verübt und einen Unschuldigen vertrieben habe. Sie verstörte ihn und nahm alle Lust von ihm. Er hieß seine Leute umkehren. Als er aber wieder in den Palast eingekehrt war, wies er die Sorge von sich ab und tat wie vordem.

In derselben Zeit hatte der wahre Königssohn eines Nachts einen wunderlichen Traum. Er sah einen Markt vor sich, und es wurde ihm im Schlaf befohlen, auf diesen Markt zu gehen, dort würde einer auf ihn zu kommen und ihm Arbeit anbieten, die solle er auf sich nehmen, auch wenn sie ihm beschwerlich und niedrig schiene. Er erwachte, und der Traum war ihm in die Seele gedrungen. Dennoch schlug er sich ihn aus den Gedanken und lebte bei Spiel und Gelage wie zuvor. Aber der Traum befiel ihn zum andern Mal und immer wieder und lastete endlich schwer auf seinem Gemüt. Eines Nachts im Traum hörte er die Stimme sagen: "Erbarme dich deiner und tue, wie dir befohlen ist." Im Tages grauen erhob er sich vom Lager, hüllte sich in das schlichte Gewand eines Dieners, verschenkte, was ihm noch an Gut verblieben war, an die Leute in der Herberge und zog zur Stadt hinaus, den Weg, den ihm die Stimme gewiesen hatte. Nachdem er eine gute Weile unterwegs war, sah er in der Ferne einen Markt und erkannte den Traumort wieder. Als er den Markt betrat, kam ihm ein Kaufmann entgegen und sprach ihn so an: "Begehrst du Arbeit, so verdinge dich bei mir als Viehtreiber, ich brauche noch einen." Dem Jüngling schien es hart, aber der Traum beherrschte ihn, und er Willigte ein. Der Kaufmann hieß ihn nun hierhin und dorthin und gebot ihm nach der Art eines rauhen Herrn. Er ritt neben den Herden und strafte die unachtsamen Treiber mit grausamen Stockschlägen.

Einmal zogen sie durch einen dichten, dunklen Wald. Da wichen zwei Tiere von der Herde des Jünglings vom Weg ab und verschwanden zwischen den Bäumen, die so dicht standen, dass es schien, sie hätten ihr Geäst zu einer einzigen großen Krone verflochten. Der Kaufmann fuhr auf ihn los, als wolle er ihn töten. Der ]Jüngling eilte den Tieren nach, und da sie sich im Dickicht stets von neuem seinen Blicken zeigten und entzogen, geriet er immer tiefer in den Wald. Als er endlich erschöpft innehielt, gewahrte er, dass die Nacht im Walde eingekehrt war. Das Grausen der Wildnis überfiel ihn; schauervoll drang das Brüllen des Raubgetiers zu ihm. Er verbrachte die Nacht in dem starken Gezweig eines Baums.

Als er am Morgen um sich blickte, standen seine beiden Tiere friedlich unter dem Baum. Er stieg hinab, um sie zu greifen, aber als er Hand an sie legen wollte, flohen sie wieder, und wieder jagte er ihnen nach. Zuweilen verweilten sie in einer Lichtung, um etwas Gras zu fressen; kam er aber heran, so lockten sie ihn fliehend tiefer in den Wald. Er folgte ihnen bis in

die dichteste Mitte des Waldes, wo die wilden Tiere hausen, die die Furcht nicht kennen, Weil sie fern von den Wohnstätten der Menschen sind. Wieder brach die Nacht an, und der Schrei der Wildnis drang grässlich an sein Ohr. Er bestieg einen sehr hohen Baum, und sieh, da lag ein Mensch. Er erschrak; aber da er gewahrte, dass es ein Wesen war wie er, machte es ihn froh, nicht mehr allein zu sein, und er fragte den andern: "Wer bist du, Mensch?" Der andere fragte ihn zurück; "Wer bist du, Mensch, und woher bist du gekommen?" Der Jüngling gab ihm Bescheid: "Zwei Tiere, die sich von der Herde entfernten, haben mich hierher verlockt; aber sage mir, wie bist du hierher gekommen?" Jener antwortete: "Mich hat mein Pferd an diesen Ort gebracht. Ich stieg ab, um zu ruhen, da entlief das Tier, ich jagte ihm nach, vermochte nicht es einzuholen und kam endlich hierher." Nun besprachen sie sich und kamen überein, dass sie zueinander halten wollten.

Als aber die Nacht der Dämmerung zu weichen begann, erscholl die Stimme eines gewaltigen Lachens dröhnend über den Wald hin und machte ihn erzittern. Wie der Sturmwind ergriff sie den Baum, auf dem die beiden lagen, bog ihn zur Erde nieder und schnellte ihn wieder in die Luft. Da sprach der Genosse: "Ich bin schon mehrere Tage und Nächte an diesem Ort, und jedes mal, wenn die Finsternis zu schwinden beginnt, braust dieses Lachen über den Wald" Der Jüngling antwortete: "Offenbar ist dieses ein Ort der Geister, denn nie wird im Reich der Menschen eine Stimme gehört wie diese." Bald darauf wurde es lichter Tag, und sieh, da standen die Tiere des Jünglings unter dem Baum, und auch das Pferd seines Gefährten hatte sich eingefunden. Sie stiegen zu Boden, die Tiere entwichen wieder, jeder folgte den seinen in den Wald, und so entfernten sie sich voneinander. Wie der Jüngling dahin lief, sah er plötzlich etwas zu seinen Füßen liegen, und da er sich niederbeugte, war es ein Sack, mit schönen frischen Broten gefüllt. Er stillte seinen Hunger und war voller Freude, denn was hätte er Besseres finden können in der Wildnis? Als er sich gesättigt hatte, nahm er den Sack auf die Schultern und folgte den Tieren weiter.

Wo der Wald ins tiefste Dunkel mündet und unentwirrbar wird, trat ihm auf seinem Weg ein Mann entgegen, so seltsam, wie er noch nie ein Wesen gesehen hatte. Wirre braunrote Haare wehten wie Flammen um sein erdgraues Gesicht, in dem tief eingebettet zwei grüne Augen wie große Malachitkugeln lagen. Sein Gewand schien aus der Haut von tausend Eidechsen gefertigt zu sein. Er blitzte den Jüngling mit den Augen so durchdringend an, dass er gebannt nicht von der Stelle weichen konnte. Das Waldwesen sprach ihn an: "Wie bist du hierhergekommen?" "Und wie bist *du* hierhergekommen?" fragte der lüngling zurück. Es antwortete: "Ich bin hier von Uranbeginn, aber du, wie kommst du hierher? Niemals noch gelangte einer aus dem Reiche der Menschen an diese Stätte" Da merkte der Jüngling, dass sein Begleiter kein Mensch war. Der Waldgeist aber fragte noch einmal: "Was suchst du hier?" Er erwiderte: "Ich jage zwei Tieren nach, die sich von meiner Herde entfernt haben." "Genug", sprach der Waldgeist, "nun komm mit mir." Der Jüngling ging hinter ihm her und wagte nicht ihn anzusprechen. Unterwegs traf er auf seinen Genossen der Nacht und gab ihm ein Zeichen, dass er mitkommen möge. Da bemerkte der den Sack mit Brot auf seinen Schultern und bat: "Mein Bruder, ich habe so viele Tage nicht gegessen, gib mir Brot" Er antwortete: "Wie kann ich dir mein Brot geben? Bedenke, womit werde ich mein eigenes Leben fristen in dieser Wildnis?" Der andere aber bedrängte ihn und sprach: "Ich will dir mich selbst völlig zu eigen geben als deinen Knecht, wenn du mir von dem Brot gibst." Da nahm er ihn an als seinen Knecht, jener schwor mit Eiden, dass er ihn nie verlassen wolle, und der Jüngling teilte ihm von dem Brote mit, soviel er essen mochte.

Sie folgten nun gemeinsam dem Waldgeist. Endlich kamen sie aus dem Wald in ein düsteres Tal. Der Boden war von Schlangen und Salamandern bedeckt, die ihre feuchten glatten Leiber übereinander wälzten. Der Jüngling fragte den Waldgeist: "Wie werden wir hier durchkommen?" Der zeigte schweigend auf ein Haus, das hoch über ihren Köpfen in der Luft stand. Sodann ergriff er sie an den Händen, hob sich mit ihnen in die Luft und brachte sie unangefochten in sein Haus. Dieses war angefüllt mit absonderlichen Geräten, deren Bedeutung der Jüngling nicht kannte; aber es fand sich auch alles darin, was ein menschliches Wesen gebraucht. Der Waldgeist setzte ihnen gute Dinge zum Essen und zum Trinken im Überfluss auf den Tisch und verließ das Haus, wie er gekommen war. Jene blieben und sättigten sich. Da verdross es den Knecht sehr, dass er sich um einer einzigen Stunde willen verkauft hatte, denn nun hatte er ja Speise in Fülle. Er seufzte und stöhnte laut: "Wie komme ich zu einem solchen Leben? Wie komme ich dazu, Knecht zu sein?" Der Jüngling fragte ihn: "Von welchem Stande kommst du denn her, dass es dich dergestalt verdrießt, zu dienen?" Darauf antwortete ihm jener und erzählte ihm, wie er ein König gewesen sei im Reiche der Menschen, und wie sie im Volke geraunt hätten, dass der wahre König als Kind nach der Geburt vertauscht worden sei und im Haus eines Knechtes als dessen Sohn lebe, indessen er, des Knechtes Sohn, auf dem Throne sitze; und wie er jenem seither des Bösen viel angetan habe, bis dass er das Land verließ. Und

weiter erzählte er, eines Nachts sei ein Traum über ihn gekommen und die Stimme des Traums habe ihm befohlen: "Wirf dein Königtum von dir und geh hin, wohin deine Augen dich führen, denn du musst deine Schuld sühnen." Er habe des Traums nicht geachtet, der aber sei immer wiedergekehrt, keine Nacht habe er Ruhe gefunden, bis er endlich tat, wie ihm geheißen war, das Königtum verließ und dahinging; und nun sei er gar ein Knecht geworden. Alles dies vernahm der Jüngling und schwieg. In der Abenddämmerung kam der Waldgeist, reichte ihnen Speise und Trank und bereitete ihnen ein Lager. Gegen Morgen erscholl wieder die Stimme des gewaltigen Lachens über den Wald hin.

Der Knecht redete dem Jüngling zu, den Waldgeist zu fragen, was das sei. So fragte er ihn: "Was ist diese Stimme, die in der Morgenfrühe über den Wald braust?". Der Geist sprach: "Das ist das Lachen, mit dem der Tag die Nacht auslacht, wenn sie beim Nahen der Dämmerung ihn fragt: "Warum habe ich keinen Namen mehr, wenn du kommst? Da bricht der Tag in ein Gelächter aus und nimmt Besitz von der Erde." Nachdem er dies gesagt hatte, verließ er sie wie vordem. Erst am Abend kehrte er zurück. In der Nacht hörten sie in einem mächtigen Anschwellen die Stimmen aller Waldtiere; sie erkannten das Brüllen des Löwen, das schaurige Geheul des schweifenden Pardeltiers, das süße Gurren der Waldtaube und den Schrei des Hirsches, und immer neue Stimmen mengten sich darein. Erst klang ihnen alles wie ein großes Wirrsal; je mehr sie aber ihr Ohr hinneigten, empfanden sie, dass es die Weise eines Liedes war. Alles Glück der Erde dünkte sie eitel gegen die Wonne dieses Gesangs. Der Knecht beredete den Herrn, den Waldgeist zu fragen, was das sei, und er tat es. Der Geist antwortete: "Die Tiere des Waldes haben vernommen, dass die Sonne dem Mond ein neues Silbergewand beschert hat. Und da der Mond ihr großer Wohltäter ist und sein Licht über ihre nächtlichen Wege streut, denn die Tiere des Waldes bergen sich am Tag und wachen des Nachts, so haben sie beschlossen, ihn mit einem neuen Lied zu ehren, und haben die Weise erdacht, die ihr gehört habt."

Da sie sich dessen verwunderten, fuhr er fort: "Erscheint euch dieses schon unbegreiflich, um wie viel mehr werdet ihr erstaunt sein, wenn ihr meinen wundersamen Stab seht, in dem die Kraft lebt, dass jedes Tier, das man damit berührt, diese Weise singen muss!" Am dritten Morgen führte sie der Waldgeist aus seinem Hause durch die Luft auf den Waldweg, wo er sie gefunden hatte, und sprach zu ihnen: "Kehrt nun in das Reich der Menschen zurück!" "Wohin sollen wir uns wenden?" fragte der Jüngling. Der Waldgeist sagte: "Forschet nach dem Lande, das genannt wird das närrische Land mit dem weisen König!" Und er wies ihnen die Richtung des Wegs. Zum Abschied aber reichte er dem Jüngling den wunderbaren Stab, von dem er gesprochen hatte, als Gabe, hieß ihn guter Dinge sein und verschwand. So machten sie sich denn auf den Weg. Sie kamen in den Bereich der Menschen und gingen weiter, bis sie zu dem Land gelangten, das genannt wurde das närrische Land mit dem weisen König. Das Land war von einer Mauer umgeben, und sie mussten sie mehrere Meilen umgehen, bis sie an das Tor kamen. Als sie eintreten wollten, verweigerte ihnen der Torwart den Einlass. Da rief der Jüngling: "Das ist fürwahr ein närrisches Land, das keinen Wanderer einlässt!" Der Mann am Tor erwiderte ihm: "Bislang nannte man unser Land das närrische Land mit dem weisen König, aber nun ist unser König gestorben, und er hat bei seinem Tode befohlen, dass man nach ihm das Land nenne das weise Land mit dem närrischen König, bis einer kommen würde, der es durch seine Weisheit unternähme, den ersten Namen wiederherzustellen, und der solle König werden an seiner Statt. Daher lassen wir keinen ein, er unterfange sich denn solcher Tat. Bist du dazu bereit, so tritt ein." Das wagte der Jüngling nicht und wich gesenkten Hauptes zurück. Der Knecht riet ihm, sie sollten nach einem andern Lande ziehen, denn hier sei doch ihres Bleibens nicht. Er aber wollte es nicht, denn er gedachte der Worte des Waldgeistes. Inzwischen gesellte sich noch ein Mensch zu ihnen im schwarzen Kleide, der auf einem schwarzen Pferde saß. Er ritt auf sie zu und schaute den Jüngling an, dem unter dem Blick wunderlich zumute wurde, als sei er gezwungen, mit seinem Stabe das Pferd zu berühren. Er tat es, und das Pferd begann mit einer köstlichen Stimme die Mondweise zu singen. Da lachte der schwarze Mann und sagte: "Willst du in Ewigkeit nur Spiel treiben mit deinem Stab? Und ist dir nicht in den Sinn gekommen, dass er dir zu Besserem verliehen ist? Ist dir nicht offenbar worden, dies Gerät aus jedem Wesen die eigene Stimme seines Herzens lockt und dass du, solang du es besitzest. jedes Ding aus dem Herzen des Dinges verstehen kannst?" Nach diesen Worten wendete der Fremde sein Pferd und ritt davon.

Da verstand der Jüngling. warum ihn der Waldgeist hierher gewiesen hatte, Er kehrte zum Tor zurück, begehrte Einlass und vermaß sich, die Tat zu vollbringen. Die Wache führte ihn zu der Versammlung der Fürsten. Die saßen im Königssaal rings im Kreis und wussten sich keinen Rat. Die Fürsten sprachen zu ihm: "Wisse, dass auch wir keine Narren sind, aber der verstorbene König war ein großmächtiger Weiser, also dass wir alle gegen ihn nur als Narren geachtet sind; darum nannte man das Land das närrische Land mit dem weisen König. Der König hinterließ

einen Sohn; auch er ist weise, aber nur so viel, dass er gegen uns ein Narr ist; und deswegen hat der alte König sterbend befohlen, dass der Name des Landes umgekehrt werde, bis einer käme, der ihm an Weisheit gliche und den ersten Namen wieder herstellte. Dem, der das vermag, solle sein Sohn die Herrschaft übergeben. Wisse also, Jüngling, wessen du dich unterfängst, und dass die Prüfung schwer ist. In unserer Stadt ist ein Garten, der in uralter Zeit von einem Riesengeschlechte gegründet wurde.

Darin wachsen gewaltige Waffen von Stahl und Kriegsgerät von Silber und Gold auf weitem Feld wie Bäume aus der schwarzen Erde hervor. Betritt jedoch ein Mensch den Garten, dann erheben sich die Geister des vergangenen Riesengeschlechts und verfolgen ihn, und er wird in die Flucht gejagt. Nun lass uns sehen, ob du etwa so weise bist, dass du die Geister zu bezwingen vermagst." Der Jüngling hieß sich den Weg zum Garten zeigen. Ringsum war eine Mauer gezogen, ein verrostetes Tor hing offen in den Angeln, kein Wächter war zu erblicken. In einer Vertiefung der Mauer neben dem Tor stand hinter silbernem Gitter die Bildsäule eines Mannes mit goldener Krone und goldenem Königsmantel, das Antlitz und die Hände jedoch Waren aus Elfenbein. Über dem Bilde war eine alabasterne Tafel in die Mauer eingelassen, darauf waren in leuchtenden Zeichen die Worte zu lesen: "Der hier steht war ein König dieses Landes in alter Zeit, und vor ihm und nach ihm war ewiger Krieg, aber zu seinen Tagen war Friede." Der Jüngling berührte das Gitter, und alsbald sprang es auf. Da verstand er, dass ihm geboten war, durch diesen König die Geister zu bannen und den Garten zu erlösen. Er ergriff die Bildsäule, betrat mit ihr den Garten und stellte sie in dessen Mitte auf. Nichts regte sich, und er kam in Frieden heraus. Da ging er hin und sagte es den Fürsten an. Sie kamen herbei, und er führte sie in den befriedeten Garten.

Die Fürsten sprachen zu ihm: "Wiewohl wir dies gesehen haben, können wir dir das Königreich um der einen Tat Willen noch nicht geben. Du musst eine zweite Prüfung bestehen. Von alter Zeit her ist in unserem Lande ein hoher geschnitzter Thronsessel in einer marmornen Säulenhalle auf einem Hügel in der Mitte des Reichs errichtet.

Der Stuhl ist aus dem Holz eines heiligen Baums geschnitzt und mit den Gestalten aller Tiere und Gewächse verziert, die es im Lande gibt. Vor ihm steht ein Tisch und darauf ein Leuchter mit sieben Armen. Ehedem war es so, dass jeder, der auf dem Thronsessel saß, das ganze Land überschaute, und es blieb ihm keine Tat geheim, die darin geschah. Und wer die sieben Arme des Leuchters entzündete, erkannte alle Gedanken, die rings im Lande gedacht wurden. Aber seit dem Tod des alten Königs trüben sich dem auf dem Stuhl sitzenden die Augen, und er sieht nicht mehr, was ihn umgibt, und der Leuchter brennt nicht mehr, wenn man ihn entzünden will. Vom Thronsessel aus aber gehen viele Wege, gleich den Strahlen eines Sterns, nach allen Richtungen durchs ganze Land. Inmitten jedes Wegs steht ein geflügeltes, goldenes Tier. Ehedem sangen alle Tiere um Mitternacht eine wunderbare Weise. Aber seit dem Tod des alten Königs verharren sie in Schweigen. Naht ihnen ein Mensch, so reißen sie den Rachen auf und Verschlingen ihn. Das Volk lebt in Angst und Bestürzung, und niemand hat bislang den Ursprung dieser Dinge ergründet. Nun Wollen Wir sehen, ob du so weise bist, dass du die alte Ordnung wieder herzustellen vermagst." Sie führten ihn in die Halle zu dem Stuhl. Als er ihn ansah, erkannte er, dass er aus demselben Holze geschnitzt war wie der Stab, den ihm der Waldgeist geschenkt hatte. Er betrachtete ihn, um zu erforschen, Wodurch er seine Kraft verloren habe. Da bemerkte er, dass an der Spitze des Sessels eine geschnitzte Rose fehlte, suchte und fand sie verborgen unter einem Stein der Halle. Er fügte sie dem Thron wieder ein. Hierauf betrachtete er den Leuchter und fand, dass er von der Mitte des Tisches um ein weniges abgerückt war, und er brachte ihn an seine rechte Stelle. Nun bestieg er den Thron und entzündete den Leuchter. Er überschaute das ganze Land und alle Gedanken und Taten, die vergangenen und die gegenwärtigen, und erkannte, dass der alte König vor seinem Tode alles mit Absicht so verwirrt hatte, auf dass der Mann gefunden Werde, der es wieder herstellen und jedes Ding an seinen rechten Ort bringen könnte. Er sah die goldenen Tiere auf den Wegen stehen und bemerkte, dass auch sie um ein Weniges von ihrer Stelle gerückt waren. Er ließ alle Tiere an ihren alten Ort rücken, und die Tiere ließen die Menschen ungefährdet an sich heran kommen. Als das letzte Tier an seine Stelle kam, war es Mitternacht, und alle stimmten die große Weise an. Da gaben die Fürsten dem Jüngling das Königtum. Er aber sprach zu seinem Knecht: "Nun verstehe ich, dass ich in Wahrheit der Königssohn bin und du in Wahrheit der Sohn der Magd."

### DIE GESCHICHTE VON DEM KLUGEN UND DEM EINFÄLTIGEN

In einer Stadt im Osten lebten zwei reiche Männer, die besaßen vielerlei an Gütern, lange Häuserreihen, Felder so weit man sehen mochte, blankes Geld in Fülle und Kostbarkeiten, woran sich ihr Herz erfreuen konnte. Jeder von ihnen hatte einen Sohn, und die beiden Knaben waren einander gar gut, spielten von Kind auf einträchtig miteinander und hielten auch in der Schule zusammen. Der eine war sehr klug, sein Verstand War scharf und hell, und kein Ding war so vielgestaltig, dass er es nicht erfasst hätte. Der andere aber War einfach von Art und Geist, er konnte begreifen, was schlicht und gerade war, nicht mehr und nicht Weniger. Als die beiden Knaben eben dem Lernen entwachsen Waren, begab es sich, dass die Väter mit einem Mal verarmten, und es blieb jedem nichts als das Haus, in dem er wohnte. Da sprachen sie zu ihren Söhnen: "Seht zu, wie ihr euch durch die Welt helft. Wir können euch nicht beistehen, da nichts mehr unser eigen ist, als das Dach über unserm Haupt." Der Einfältige, den die Welt unüberwindlich dünkte, schickte sich an, bei einem armseligen Schuster das Handwerk zu erlernen. Der Kluge aber beschloss, sich die Welt zu erobern, kehrte der Heimat den Rücken und zog in die Fremde.

Wie er so auf der Landstraße dahin wanderte, begegnete er einem großen Wagen, auf dem Ballen von Waren aufgetürmt Waren und den Vier Pferde eben noch mit Mühe zogen. Neben dem Wagen schritt der Kaufmann mit seinen Dienern einher. Als der Kluge ihrer ansichtig wurde, begrüßte er sie und gesellte sich zu ihnen. Sie kamen ins Reden, und er erfuhr, dass der Kaufmann aus Warschau war und auf dem Weg nach Hause noch Geschäfte in Menge zu besorgen hatte.

Da er ihn fragte, ob er noch eines anstelligen Dieners bedürfe, und sich ihm anbot, war der Kaufmann gleich Willens es mit ihm zu versuchen, denn er hatte schnell erkannt, dass er einen scharfsinnigen und gewandten Burschen vor sich hatte. Der Jüngling merkte wohl auf die Gepflogenheiten beim Handel, und bald wusste er so flink Bescheid, wie nur irgendeiner. Als sie in Warschau ankamen, fragte er unter den Leuten der Stadt herum, welches Ansehen sein Kaufherr unter ihnen genösse. Er erfuhr, dass jener ein geachteter und rechtschaffener Mann sei, aber auch, dass sein Geschäft als beschwerlich gelte, weil er viele Handelsreisen nach entlegenen Ländern unternehme. Als der Kluge so in der Stadt umher ging, sah er die Diener in den Warengewölben, und ihre schmucke Tracht und ihr stattliches Aussehen stachen ihm in die Augen. Da beschloss er seinen Dienst aufzugeben und verdingte sich einem Händler, der einen ansehnlichen Laden am Orte hielt. Wie es der Brauch ist, musste er zuerst mühselige Arbeit um geringen Lohn verrichten. Aber das Verdross ihn nicht, bald gewann er das Vertrauen seines Herrn und hatte teil an der Führung des Geschäftes, bis er dessen völlig kundig war. Als er jedoch eines Tags merkte, dass hier für ihn nichts mehr zu lernen war, nahm er seinen Abschied und schloss sich einem Kaufmannszuge an, der nach London ging. Er hielt die Augen Wacker offen und ließ sich nichts entgehen, was er allerorten an klugen und schicklichen Gebräuchen sah, und worin immer sich ein Land vor den anderen hervor tat, das ließ er sich wohl gewiesen sein und nahm es auf. So bereiste er viele Reiche, England, Deutschland, Frankreich, Spanien, und zuletzt kam er nach Italien. Dort sah er gar feine und kunstreiche Geräte der Goldschmiedezunft, deren gleichen er in keinem anderen Lande wahrgenommen hatte, und da die Gelegenheit ihm günstig war, setzte er Fertigkeit und Eifer daran, das Handwerk zu erlernen. Es bedurfte nicht langer Weile, da brachte seiner Hände Arbeit so Zierliches zutage, dass die ältesten Meister der Stadt eingestehen mussten, ihr Lebtag sei ihnen solches nicht gelungen. Als er es so weit gebracht hatte, dass keiner im Land es ihm mehr zuvor tat, beschloss er sich dieses Handwerks zu begeben und ein neues zu erlernen, das als ungemein schwierig galt und gleichfalls wohl angesehen war. Er ging zu einem Meister, der bislang unübertroffen war in der Kunst, Menschenköpfe, Tiergestalten und allerlei schöne und erfreuliche Dinge in edle Steine zu schneiden. Bald hatte sein Wille auch diese Kunst, bezwungen, und es war keiner unter seinen Genossen, der sich mit ihm hätte messen können. Doch bestand auch das neue Tun vor seinen Augen nicht, und da er seine Hand nun so zu jeder kunstvollen Verrichtung geschickt wusste, gedachte er seinen Geist zu üben und die Natur der Menschen und der Dinge zu ergründen. Er begab sich auf eine hohe Schule, wo ein berühmter Meister der Heilkunde Jünglinge, die aus allen Ländern ihm zuströmten, unterwies. Da erfasste er die Weisheit seines Lehrers mit solcher Schärfe, dass er jegliches Ding in der Natur und in der Seele des Menschen von Grund aus durchschaute, so dass nichts vor ihm standhielt. Am Ende trieb ihn ein heftiger Widerwille vor der Unvollkommenheit alles Lebens von Ort zu Ort, und er fand nirgends Ruhe. Da gedachte er seiner alten Heimat und beschloss sich ihr wieder

Indessen war der Einfältige bei dem Schuster in die Lehre gegangen und hatte sich jahrelang abgemüht, nur eben schlecht und recht das Handwerk zu erlernen, aber es war ihm nicht so

gar gelungen. Als er ein Paar grober Stiefel halbwegs zustande brachte, tat er eine eigene Werkstatt auf, nahm sich ein Weib und schusterte drauf los. Da er aber sein Handwerk schlecht verstand, kamen nur die ärmsten Leute zu ihm, die wenig bezahlen konnten, und da er überdies sehr lange brauchte, bis er ein Stück fertig bekam, musste er sich arg plagen, bis er das Wenige verdiente. Doch tat dies mühevolle und kärgliche Dasein seiner guten Laune keinen Eintrag, und obgleich er oft den ganzen Tag keinen freien Augenblick zum Essen fand, war er dennoch fröhlich und guter Dinge vom Morgen bis zum Abend. So geschah es zuweilen, dass er, während er den Faden durchs Pech zog, seiner Frau zu rief: "Weib, stell mir sofort die Graupensuppe her!" Da reichte sie ihm ein Stück trockenes Brot. Und indem er es munter verzehrte, sagte er: "Frau, so wie heute ist dir die Graupensuppe noch nie gelungen! So, nun gib mir ein schönes Stück vom Braten!" Da reichte sie ihm abermals eine tüchtige Scheibe Brot. Als der Schuster auch diese aufgegessen hatte, rief er ganz entzückt: "Frau, dies ist der saftigste Braten, den ich mein Lebtag genossen habe. Jetzt gib mir noch den Nachtisch" Und wieder erhielt er ein Stück Brot und pries es als den köstlichsten Kuchen. So würzte er sich jeden Tag den kargen Bissen mit den lustigsten Einfällen, und Während er aß, schmeckte er wirklich alle die auserlesenen Leckereien, von denen er sprach. War er aber durstig, so rief er: "Weib, bring mir ein Glas Wein, aber von unserem besten!" Sie stellte ihm ein Glas Wasser hin, er hielt es gegen das Licht und sagte schmunzelnd: "Ich Wette, klareren Wein trinkt auch der König nicht!" Und es war ihm, als spürte er das allerbeste Getränk auf der Zunge. So erging es ihm auch mit seiner Kleidung. Der Schuster und sein Weib hatten zusammen einen ruppigen Schafpelz. War es kalt und er wollte über Land gehen, so redete er zur Frau: "Meine Liebe, leg mir den Pelz um!"

Dann streichelte er ihn und sprach: "Ist es nicht ein feines Pelzchen? Und wie schön Warm es hält!" Musste er aber irgendwo in der Stadt vorsprechen, so rief er: "Frau, tu mir den Tuchmantel her!" Dann legte sie ihm Wieder den Pelz um und er sagte lächelnd: "Glänzt das Tuch nicht wie Atlas? Es geht doch nichts über mein Mäntelchen!!" So trug er den alten Pelz auch als Kaftan und als Joppe und war durchaus der Meinung, dass auf der ganzen Welt kein edleres Gewand sei. Hatte er aber mit vieler Mühe einen Schuh zustande gebracht - und sie gerieten ihm immer recht plump und ungeschlacht -, so rief er seine Frau herbei: "Sieh einmal, mein Herz, was für ein süßes und zierliches Schühchen das ist! Hast du je ein hübscheres gesehen" "Na", sagte die Frau, "Wenn deine Schuhe. so vortrefflich geraten, Warum nimmst du nur einen Taler für das Paar, Während jeder andere Schuster hier am Ort das Doppelte verlangt?" "Weib", lachte er da, "Was Willst du uns die Laune mit dem verderben, was andere tun? Denk lieber dran, was ich mit einem einzigen Paar Stiefel so von der einen Hand in die andre verdiene" Er zählte auf, was Leder und Pech und Faden ihn koste, fand, dass ihm bare fünf Groschen als reiner Verdienst blieben, und war der Meinung, dass kein anderes Los dem seinen vorzuziehen sei.

Die Leute der Stadt kannten den Schuster und seine närrischen Gebräuche Wohl und trieben ihren Spott mit ihm. Gar oft geschah es, dass einer bei ihm eintrat, nur um ihn zu necken, aber er merkte es bald und gab dann keine Antwort als die, dass er beharrlich erwiderte: "Nur ohne Spott!" Fragte ihn einer rechtschaffen und arglos, so gab er schlecht und recht Bescheid, wie er's wusste. Wollte ihn jedoch jemand mit scheinbarem Ernst überlisten, um ihn zu närrischen Reden zu bringen und sich über ihn lustig zu machen, so sagte er ganz fröhlich: "Ei, Freund, sieh doch nur zu, wie ich gar so einfältig bin! Du kannst ein gut Stück klüger sein als ich und bist noch immer ein rechter Narr."

Eines Tages verbreitete sich in der Stadt das Gerücht, dass der Kluge, der inzwischen in der Fremde ein unmäßig reicher und Weiser Herr geworden sei, in seinen Heimatorts einziehen werde. Als der Einfältige dies vernahm, schrie er eilend: "Weib, sofort gib mir das beste Festgewand her, damit ich meinem Jugendfreund entgegengehe und ihn begrüße" Die Frau tat ihm den zottigen Pelz um, und so lief er vor das Stadttor auf die Landstraße, als eben ein prächtiger Wagen daher gefahren kam, in dem der Kluge glanzreich und würde voll saß. Der Einfältige hielt das Gefährt an und rief voller Freude: "Gesegnet sei Gott, der dich hierher geführt hat, mein Bruder!" Er sagte noch viele liebevolle und fröhliche Worte und gebärdete sich treuherzig und unbekümmert. Dem viel gelehrten Manne erschien dieses Gehabe recht töricht, doch gedachte er der einstigen Jugendfreundschaft, begrüßte den Schuster freundlich, nahm ihn in seinen Wagen auf und fuhr mit ihm in die Stadt. In der langen Zeit aber, die der Kluge fern von der Heimat verbracht hatte, war sein Vater gestorben, und das Haus, das er ihm hinterlassen hatte, war ungepflegt gänzlich verfallen, so dass er keinen Ort darin fand, Wo er hätte wohnen können. Er musste eine Herberge suchen, doch es fand sich in der ganzen Stadt keine, die zu seinem Ansehen und seinen Gewohnheiten gepasst hätte. Der Einfältige aber war nach dem Tode seines Vaters in dessen Haus gezogen, und als er nun die Bedrängnis seines vornehmen Freundes vernahm, suchte er ihn auf und sprach zu ihm: "Mein Bruder, erweise mir

die Ehre und kehre bei mir ein. Du wirst in meinem Hause Raums genug finden, denn mein Weib und ich bedürfen nur einer einzigen Stube." Der Kluge willigte ein, der Einfältige aber eilte heim, raffte den besten Hausrat zusammen, trug ihn in die Stuben, die sein Jugendfreund bewohnen sollte, und hieß seine Frau alles blank scheuern und aufs beste vorbereiten. So kam der Kluge in das Haus des Einfältigen.

Der hohe Ruhm seiner Weisheit und seiner ungezählten Fertigkeiten verbreitete sich alsbald im ganzen Land. Die Großen und Vornehmen des Reiches eilten herbei, um sich an den Proben seines Wissens und seiner Kunst zu ergötzen. Ein mächtiger Fürst gab ihm den Auftrag, ihm einen Ring anzufertigen, so kunstvoll, wie er ihn nur zu ersinnen vermag. Der Kluge machte einen Ring und ritzte in ihn das Bildnis eines Baums mit tausendfältig verschlungenen Asten und Zweigen. Das Werk geriet ihm so kühn und fein zugleich, dass er sicher war, selbst in Italien, wo man sich wie nirgends auf diese Kunst verstand, könnte nichts seiner Arbeit an die Seite gesetzt Werden. Aber der Fürst war ein roher und unkundiger Mensch, der nur groben Prunk zu würdigen wusste, und der herrliche Gegenstand fand vor seinen Augen keine Gnade. Den Weisen erfüllte der Unverstand seines Auftraggebers mit heftigem Verdruss. Ein anderes Mal kam wieder ein Vornehmer des Reiches zu ihm, brachte ihm einen Edelstein, darein ein Bildnis geschnitten war, und verlangte von ihm, er möge die Zeichnung auf einen anderen, in Form und Farbe völlig gleichen Stein übertragen. Er machte sich an die Arbeit, und sie gelang ihm so sehr, dass nach ihrer Vollendung keiner das Urbild von der Nachahmung zu unterscheiden vermochte. Alle waren des höchsten Lobes voll; nur sein eigenes Herz war unwillig, denn er erkannte einen winzigen, schier nicht sichtbaren Mangel an einer Stelle, die ihm nicht völlig mit der Vorlage übereinstimmend geraten war.

Wie wohl keiner imstande war, ihm diesen Fehler nachzuweisen, nagte die einsame Erkenntnis an seiner Seele. Nicht minder unglückselige Erfahrungen trug ihm seine Heilkunst ein. Kranke strömten ihm in Scharen zu. Da kam es einmal vor, dass ein Schwerkranker zu ihm gebracht wurde, dessen Leiden kein Arzt des Landes Einhalt zu tun vermocht hatte. Nun besaß der Weise eine wunderbar wirksame Arznei, von der er sicher wusste, dass sie die Heilung bewirken würde. Aber die Angehörigen des Kranken wendeten das Mittel auf eine ganz verkehrte Weise an, so dass er daran verstarb. Darauf erhoben sie ein großes Geschrei und einen großen Widerwillen gegen den Arzt und warfen ihm vor, er hätte den Kranken getötet. In einem andern Falle tat das gleiche Mittel bei der gleichen Krankheit die erwünschte Wirkung, und siehe, da rühmte sich der Genesene, nicht der fremde Weise und seine Tränklein, sondern seine eigene feste Natur hätte ihn gerettet. So brachte dem Klugen seine Heilkunst nur eitel Ärger. Aber auch um sein tägliches Leben war es nicht besser bestellt. So schickte es sich eines Tags, dass er ein Gewand brauchte, und er ließ sich den besten Schneider des Ortes kommen, dem er genau auseinandersetzte, wie die Tracht beschaffen sein müsse. Der Meister gab sich viele Mühe, so dass der Anzug ihm wohl geriet und überaus prächtig ausfiel. Bloß der Aufschlag am Ärmel war nicht ganz so geworden, wie der Kluge dies für schicklich erachtet und gewünscht hatte, und dieser Umstand brachte den gelehrten Mann außer sich, denn es machte ihm Sorge, dass man ihn in Spanien wegen dieser verkehrt aufgenähten Ärmelstulpe vielleicht ausgelacht hätte, wenn auch hierzulande die Leute von angemessener Kleidung gar wenig verstanden.

Der Einfältige aber war allzeit guter Dinge und lief mit Scherzen und Gelächter bei dem Klugen aus und ein, was den zuweilen grimmig verdross. Es blieb dem Schuster jedoch nicht lange verborgen, wie trübsinnig sein reicher Freund dahin-lebte, und so sprach er eines Tags zu ihm: "Wie ist es nur möglich, dass du bei deiner Weisheit und deinem Reichtum immerzu mit Ungemach und Nöten im Streite liegst, während ich armer einfältiger Mann friedsam und fröhlich meine Tage lebe? Vielleicht würdest du glücklicher sein, wenn du mit geringem Verstande und arglos wie ich in der Welt stündest.." "Guter Freund", lachte da der Kluge, "das möchte mir immerhin etwa beschieden sein, dass mich Krankheit befiele und meinen Verstand zerstörte, so dass ich wie du würde. Du aber kannst ohne Sorge sein, dass dich jemals meine Weisheit an wandelte und du gar leben müsstest wie ich; denn solches kann nun und niemals geschehen."

Es war in der Stadt üblich, den armen Schuster nicht anders als den Einfältigen und seinen reichen Genossen nicht anders als den Klugen zu nennen, und mit diesen Beinamen standen sie auch in dem Buche eingetragen, in dem man sämtliche Insassen des Ortes nach Namen und Art verzeichnet hatte. Nun fügte es sich einmal, dass der König des Reiches in diesem Buche blätterte und so erfuhr, dass es in einer Stadt seines Landes zwei Männer gab, von denen der eine schlecht weg der Kluge und der andere schlecht weg der Einfältige geheißen wurde. Da erwachte in ihm die Lust, die beiden kennen zu lernen, und er äußerte vor seinem Gefolge den Wunsch, man möge diese Männer zu ihm einladen. Alsbald aber fragte er sich: "Werden die beiden nicht erschrecken, Wenn sie plötzlich eine Botschaft ihres Königs trifft? Der

Weise wird vor Ehrfurcht nicht wissen, was er zu antworten hat, und der Einfältige am Ende gar ganz zum Narren werden. Es wird deshalb wohl getan sein, ich wähle zwei meiner Hofleute, einen Klugen zur Botschaft an den Klugen und einen Einfältigen, dass er mit dem Einfältigen umzugehen verstehe, und sende sie zum Statthalter jener Provinz meines Reiches. Diesem lasse ich mein Vorhaben zu wissen tun, damit er die Boten auf angemessene Art zu den beiden weise. Dann möge man ihnen auch nicht sagen, der König befehle ihnen zu kommen, sondern sie Würden ihn erfreuen, wenn sie es täten." Ein Kluger ward zu diesem Behufe leicht gefunden, aber schwer war es, einen Einfältigen herbei zu schaffen, denn wo in aller Welt würde solch einer in des Königs Nähe geduldet? ]a in der ganzen Königsstadt war kaum einer zu ermitteln. Dem Herrscher und seinen Beratern war das Nachforschen schon sauer geworden, als ihnen gerade noch beifiel, dass doch ein Einfältiger unter ihnen lebe, des Königs Schatzmeister nämlich, denn unter allen Ämtern am Hofe war seines das einzige, das einem Klugen nicht wohl hätte anvertraut werden mögen, da er ihm leichtlich mehr zu seinem eigenen Nutz und Frommen, als zu dem des Reiches hätte vorstehen können. So wurden also des Königs Schatzmeister und einer von seinen weisen Räten als Boten abgesandt. Sie kamen zum Statthalter, ließen ihn des Königs Willen wissen und fragten nach den beiden Leuten. Der Statthalter verwunderte sich und sagte ihnen: "Den sie den Klugen nennen, der ist in Wahrheit ein großmächtig Weiser und erfahrener Mann, und der mit Namen der Einfältige heißt, ist der armseligste Tor, den es je gegeben hat." Zugleich kam ihm die Geschichte von dem Pelz in den Sinn, die jedermann kannte; er erzählte sie den Boten, damit sie ein Ansehen von dem geringen Verstande des Schusters bekämen.

Dann ließ er ein festliches Gewand holen, um es dem Einfältigen zu schicken, auf dass sein schlechtes Kleid des Königs Auge nicht verletze. Der Schatzmeister fuhr zum Orte des Schuhmachers, suchte dessen Haus auf, trat ein und überreichte ihm den königlichen Brief. Der Einfältige aber gab ihm das Schreiben zurück und sagte: "Wisse, dass ich des Lesens nicht kundig bin. Du musst mir schon berichten, was hier geschrieben steht, wenn du willst, dass ich es erfahre." Der Schatzmeister antwortete ihm: "Der Sinn der Schrift ist, dass dich der König einlädt, zu ihm zu kommen, denn er hat von dir gehört und ist begierig, dich kennen zu lernen." Das dünkte den Schuster sehr verwunderlich und er war bange, es möchte ihn einer zum besten halten. Darum sagte er treuherzig: "Nur ohne Spott!" Der Bote versicherte ihm: "Wahrhaftig, ohne Spott!" Da war die Freude des Einfältigen gewaltig. Er tanzte in der Stube herum und rief: "Weib, denke, welch ein Glück, der König ruft mich zu sich!" Gar fröhlich bestieg er den Wagen. Als ihm jedoch die köstlichen Kleider gereicht Wurden, wehrte er sich dagegen und ließ sie sich nicht antun, denn er wollte in seinem geliebten wunderschönen Pelz vor den König treten.

Während die beiden aber sich auf der Fahrt zur Residenz befanden, liefen beim König mannigfaltige Beschwerden über das Wesen und Treiben des Statthalters ein, der sein Amt missbraucht und durch allerlei Ränke und Hinterlist das Land schwer zu Schaden gebracht hatte. Der Fürst ergrimmte über den Übeltäter, und mehr noch über seine eigenen Berater, die ihm diesen Mann als ein Muster von Weisheit und umsichtiger Führung gepriesen hatten, und er rief: "Allzu klug seid ihr mir, und über die Maßen habt ihr mir mit eurer Klugheit Leid angetan" Als die Räte murrten, erboste sich der König nur noch mehr und schrie: "Den einfältigsten Mann will ich zum Statthalter machen, denn seine Torheit kann nicht Schaden tun, wenn er nur redlich ist und einen geraden Sinn hat." Wie er so sprach, entsann er sich, dass jener Einfältige, den er zu sich beschieden hatte, schon auf dem Weg zu dem Orte, wo der Statthalter lebte, sein müsse, und er beschloss, gerade ihm diese Würde zu verleihen. Er sandte daher in jene Stadt und befahl, dass man den Einfältigen mit großen Ehren empfange, und dass die weisesten und angesehensten Bürger ihn als ihren Obern begrüßen sollten. Als der Schuster mit seinem Begleiter des Wegs gefahren kam, geschah es, wie der König befohlen hatte. Der Einfältige geriet ob all des Gepränges und der Festlichkeit, mit denen man ihm begegnete, in großes Staunen, und er rief wie gewöhnlich: "Nur ohne Spott!" Bald aber überzeugte er sich, dass ihm die Würde wirklich zugedacht war. Als Statthalter hielt er sich nun einfach und redlich wie zur Zeit, als er ein armer Schuster gewesen war, und da er selbst sein Leben ohne Ränke verbracht hatte, wusste er Recht und Unrecht zu durchschauen, und sein Richtspruch ward allenthalben geachtet. All sein Volk und seine Ratgeber gewannen Liebe zu ihm, und sein Ruhm drang bald zum König, der nun nichts sehnlicher wünschte, als einen Mann von so strenger Tugend und schlichtem Verstand an seiner Seite zu haben. So kam es, dass er den Einfältigen zum obersten Minister ernannte und ihm unweit seiner Residenz einen Palast erbauen ließ.

Als der andere Königsbote zum Klugen kam und seine Nachricht überbrachte, sprach der zu ihm: "Lass uns als vernünftige Leute nichts übereilen und bleibe daher diese Nacht bei mir,

damit wir alles wohl überdenken und beratschlagen." Nachdem er beim Mahl viele scharfsinnige Dinge vorgetragen hatte, kam er auf die Botschaft des Königs und sprach folgendermaßen: "Wer bin ich, dass ein mächtiger König meiner begehrt? Hat er nicht genug der edlen Vasallen und der tiefsinnigen Berater an seinem Hofe, dass er mich zu sich bescheiden sollte?" Nun sann er lange und in sich gekehrt über seine eigenen Worte nach und rief endlich: "Unmöglich ist es, lasse dir sagen, dass ein König dergleichen täte. Übel gesinnte Menschen haben dich betört, als sie dich mit dieser Botschaft zu mir gehen hießen. Die Wahrheit ist, dass es den König überhaupt nicht gibt. Oder hast du etwa das Schreiben, das du mir brachtest, aus seiner Hand empfangen?" Der Bote sprach: "Nein, ich muss dir gestehen, dass ich es nicht vom Könige selbst, sondern von einem seiner Beamten erhalten habe." "Hast du den König denn je zu Gesicht bekommen?" fragte der Kluge weiter. "Du scheinst mit den Sitten der Könige wenig vertraut zu sein", antwortete der Abgesandte, "sonst wüsstest du wohl, dass sie sich selten dem Volke zeigen, und wenn es geschieht, so sind sie von so zahlreichem Gefolge umgeben, dass es schwer ist, des Königs ansichtig zu werden." "Wenn du es recht bedenkst", sprach da der Kluge, "wirst du gewahr werden, wie deine eigenen Worte beweisen, dass ich im Recht bin. Denn wenn du, der du am Hofe einem wichtigen Amte vorstehst, den König nicht gesehen hast, wer sollte es dann wohl?" "Wer aber führt denn das Land?" fragte jener. Darauf erwiderte der Kluge: "Merke, was ich dir sage, denn ich bin viel gereist und wohl erfahren. Sieh, im Lande Italia regieren siebzig edle Männer das Reich, sie werden vom Volke erwählt und teilen sich in die Führung der Staatsgeschäfte. Da kann jeder würdige und verdienstvolle Bürger zur Herrschaft gelangen.

Hier aber regieren gewiss die hohen Beamten und Höflinge, sie machen die Gesetze und tun, was ihnen beliebt. Fragt aber das Volk: Wer verlangt das von uns? so antworten sie: Ei, euer König, und an euch ist es, ihm zu gehorchen. So gebieten sie nach ihrem Willen, und der König ist nichts als ein leerer Name, den sie ersonnen haben, um das Volk zu schrecken und zu bändigen." Die Rede begann in die Ohren des Boten einzugehen, und der Zweifel wurde stark in ihm. Sein gelehrter Wirt aber redete weiter: "Vieles der Art könnte ich noch Vorbringen, aber warte bis morgen, dann hoffe ich dich zu überzeugen."

Am nächsten Morgen erhoben sie sich zeitig und gingen selbander auf den Marktplatz. Dort trafen sie auf einen Soldaten, und der Kluge redete ihn also an: "Mein lieber Freund, sage mir, wem dienst du?" "Nun", antwortete der, "wem dient wohl ein Soldat? Dem Könige, sollte ich denken!" "Dienst du schon 1ang?" fragte der Weise. »Wohl", sprach der, "ich habe in mancher Schlacht treu für meinen Herrn gestanden und achte keinen Beruf höher als den meinen, des Königs Fahne hoch zuhalten." "Du kennst deinen König Wohl gut", sagte der Kluge, "da du ihn also liebst?" "Gesehn habe ich ihn nie", erwiderte jener traurig, "ob es gleich meines Lebens bester Wunsch war." Der Kluge sprach zu seinem Begleiter: "Gibt es eine größere Narrheit, als dass einer sein Blut lässt für einen, den es nicht gibt? Und, glaube mir, in solchem Irrtum ist das ganze Volk befangen." Der Bote ließ sich von seinem Genossen überzeugen, und als dieser ihm sagte: "Bist du Willens, mit mir in die Welt zu ziehen, so will ich dir der Menschen kurzen Sinn und verkehrte Meinung allerorten aufdecken", War er gleich bereit, und die beiden zogen von dannen. Wohin sie kamen, vermochten sie nichts anderes zu sehen als Wahn und Verblendung. Die Entdeckung, dass es keinen König geben könne, war ihnen zum Sprichwort und Maßstab für jegliches Ding geworden, und sie pflegten zu sagen: "Dies ist ebenso wahr, wie dass es einen König gibt." Indem sie so aller Herren Länder durchwanderten und für nichts einen Sinn hatten als für Fehl des Menschengeistes, ließen sie ihre äußeren Glücksumstände so völlig außer acht, dass sie bald des Lebens Nöte bitterlich erfahren mussten und ihre Pferde und was sie sonst an Habe mit sich führten hingaben, um nur dürftigen Unterhalt zu gewinnen. So jeder Unbill armer Wanderer ausgesetzt, zogen sie dennoch unverdrossen weiter umher und sammelten einen immer größeren Vorrat an trübseligen Erfahrungen. Endlich aber beschlossen sie, in die Heimat zurückzukehren, um den gewonnenen Erkenntnisschatz zu verwerten und unter die Leute zu bringen.

So kamen sie in die Stadt, wo der arme Schuster nunmehr als oberster Minister residierte. Als sie durch die Gassen dahin zogen, gewahrten sie vor einem unscheinbaren Häuschen eine große Menschenmenge, die sich um eine Reihe von Wagen gesammelt hatte, fürstliche Karossen und elende Dorfkarren untereinander, und als sie näher hinzu traten, erblickten sie in jedem Gefährt einen Siechen oder Kranken, der begierig darauf harrte, durch die niedere Tür des Häuschens Eingang zu finden. Andere Menschen traten heraus mit strahlenden Mienen und fröhlichen Lobpreisungen für den hilfreichen Mann, der durch seinen lauteren Zuspruch und die gute Kraft seines gesegneten Wesens den Kranken große Erleichterung in ihren Leiden und manchem völlige Genesung brächte. Der Kluge meinte zuerst, hier wohne ein berühmter Arzt, erfuhr aber zu seiner Verwunderung, dass dieser heilende Mann nicht gelehrt sei,

vielmehr im Munde des Volkes den Ruf eines Wundertäters genieße. Er brach in ein zorniges Gelächter aus und sprach zu seinem Begleiter: "Haben wir deshalb die ganze Welt durchzogen, um der Narrheiten alle-größte an der Schwelle der Heimat zu finden? Bruder, lasse dir sagen, dies ist ein arger Betrüger, der den unwissenden Leuten das Geld aus der Tasche zieht." Sie wandten sich ab und gingen weiter, und da sie seit langem nichts gegessen hatten und Hunger verspürten, suchten sie die letzten Groschen in ihren Taschen zusammen und traten in die nächste Garküche ein, um dort Mahlzeit zu halten. Während sie speisten, verhöhnten sie das Unterfangen des Wundertäters auf laute und unziemliche Weise, so dass der Wirt hinter dem Schanktisch auf sie aufmerksam wurde und verdrießlich ihren Reden lauschte. Da es um die Mittagsstunde war, füllte sich die Speisestube alsbald mit Gästen, die die Worte der beiden mit Unwillen vernahmen, und als noch der Sohn des Wundertäters eintrat und Zeuge ihrer Spottreden werden musste, zürnte der Wirt und warf die beiden vor die Tür, die Leute fielen über sie her und prügelten sie weidlich durch. Die zwei Klugen flohen von hinnen und eilten zur Stadtwache, um dort Schutz und Recht zu suchen. Als der Hauptmann der Stadtwache vernommen hatte, aus welcher Ursache die beiden misshandelt worden waren, fuhr er auf sie los, überhäufte sie mit Schmähungen und stieß sie endlich hinaus. Denn auch er glaubte an den Wundertäter, der ihm sein schwer krankes Kind gerettet hatte. Die beiden gingen nun von Gericht zu Gericht und huben überall ihre Klage an, aber allerorten war der Wundertäter verehrt, sie wurden einmal ums andere abgewiesen und bekamen nur bittere Worte und Püffe auf den Weg. Endlich kamen sie vor den Palast des Ministers und baten die Wachen, man möge sie vorlassen, denn ihnen sei großes Unrecht geschehn.

Sie wurden vor das Angesicht des Ministers gebracht, und dieser, der einstmals der Einfältige geheißen war, erkannte sogleich in dem armseligen und verhetzten Wanderer seinen Jugendgenossen. Der aber erkannte in dem Minister den dürftigen Schuster nicht wieder, denn er trug seine Würde gar stattlich. Der einstige Freund gab sich ihm zu erkennen, begrüßte ihn mit herzlicher Miene und fragte ihn nach seinem Begehren. Der Kluge erzählte, dass man ihn jämmerlich geschlagen habe, um solch eines Betrügers willen, wie dieser Wundertäter sei, der die ganze Stadt am Narrenseil führe. Der Minister lächelte, tröstete ihn und forderte ihn auf, zunächst mit seinem Begleiter in das Bad zu gehen, wo Diener ihrer harren und ihnen schickliche Gewänder reichen würden. Danach lud er sie ein, sich mit ihm zum Mahl zu setzen. Bei Tisch frug der Kluge, der in großer Verwunderung ob des veränderten Wesens und der Umstände seines Freundes war: "Mein Lieber, wie kamst du nur zu dieser Würde?" "Mein Herr, der König, hat sie mir verliehen", erwiderte der Minister. "Wie", sprach der Kluge, "auch du bist von diesem Wahnsinn ergriffen und glaubst an einen König! Ich sage dir, es gibt keinen König!" "Wie magst du nur so Ungeheuerliches vorbringen?" rief der Minister, "schaue ich doch täglich des Königs Angesicht." "Woher weißt du", höhnte der Kluge, "dass der, mit dem du sprichst, in Wahrheit der König ist? Warst du von Kindheit an mit ihm vertraut? Hast du seinen Vater und Großvater gekannt, dass sie Könige waren? Menschen haben dir gesagt, dass dies der König sei. Sie haben dich genarrt." Da sprach der Minister zu ihm: "So lebst du denn immer noch in deiner Klügelei und siehst das Leben nicht? Du meintest einst, eher noch könntest du in meine Einfalt verfallen als ich zu deiner Klugheit aufsteigen. Nein, niemals wirst du die Gnade der Einfalt empfangen."

# DIE GESCHICHTE VON ABU DISA, WELCHER "SPERLING" GENANNT WURDE, UND VON SEINEN WUNDERBAREN ERLEBNISSEN

Es wird berichtet in der Völker Sagen aus alten,

längst entschwundenen Tagen, folgendes habe sich zugetragen:

Einst lebte ein Weber in der Stadt Bagdad, der unter dem Namen Abu Disa bekannt war und mit Beinamen Usfür "Sperling" hieß. Er war arm und hatte eine Frau und vier Töchter. Jedesmal wenn er für die Leute ein Stück Leinen zu weben hatte, stahl er davon ein Bündel Flachs. Schließlich hatte er so viel Flachs beisammen, daß es für ein langes Stück Leinwand ausreichte. Er fertigte dieses an, und sein Länge betrug sechzig Ellen. Damit ging er zum Basar und verkaufte es für sechzig Drachmen. Er nahm das Geld und kam an dem Platz Arsat al-Hauz vorüber. Dort sah er einen Ausländer, einen persischen Astrologen, vor dem eine Schar von Menschen stand und der gerade sagte: "So und so ist sein Name, das und das ist sein Aszendent." Er hatte schon viel Geld eingenommen. Abu Disa ging heim zu seiner Frau und erzählte ihr von dem Astrologen. Da sagte sie: "Ach Mann, werde auch ein Astrologe, damit wir jeden Tag einen Dinar zu verleben haben, und laß uns nicht länger in dieser Not und

Entbehrung!" Er antwortete: "Wahrlich, Weib, du bist wahnsinnig! Ich kann ja nicht lesen und schreiben und kann nicht rechnen und auch nicht reden; wie soll ich ein Astrologe werden? Willst du, daß mich die Leute verprügeln?" Aber sie sagte: "Sieh doch nur unseren Nachbarn, den Astrologen, wie gut er lebt und wieviel Geld er ausgeben kann! Entweder wirst du ein Astrologe, oder du mußt dich von mir scheiden!" Da der Weber Usfür sie liebte, sagte er: "Ach Frau, und wie soll ich das machen?" Sie antwortete: "Du nimmst ein paar alte Hefte, breitest einen Teppich aus, setzt dich auf die Straße und rufst: 'Der ausländische Wahrsager und Astrologe! Wer tut einen Blick in seine Zukunft?' Dann werden sich die Leute um dich versammeln." Er sagte: "Aber wenn mich nun jemand fragt, was in den Heften steht, was soll ich dann sagen, wo ich doch nicht ein Wort lesen kann?" Sie antwortete: "Wenn dich einer fragt, was darin steht, so mußt du sagen: 'Ich bin doch kein Schreiber! Ich bin ein Astrologe und Wahrsager!'" Er sagte: "Aber woher soll ich weite, wallende Gewänder nehmen?" Sie antwortete: "Ich gebe dir das große Einschlagetuch und die Turbanbinde."
Sie holte ihm alte Hefte zusammen, gab ihm einen alten Teppich und ein Pult und sagte: "Das ist alles, was du brauchst."

"Ach, Weib", entgegnete er, "quäle mich doch nicht mit Dingen, die ich nicht kann! Die Leute werden mich auslachen!" Aber sie versetzte: "Mach dir keine Sorgen! Entweder wirst du ein Astrologe, oder du scheidest dich von mir!"

Da er sie liebte, blieb ihm nichts anderes übrig, als schließlich zu sagen: "Ich will ein Astrologe werden." Am nächsten Morgen nahm er den Teppich und die sonstige Ausrüstung und ging hinaus zu einer belebten Straße, wo die Astrologen zu sitzen pflegten, indem er die Hand aufs Herz legte und sagte: "O Herr! Leite meine Ratlosigkeit, du Führer der Ratlosen!" Er heß sich dort nieder, wo der Weg zu einem Bad vorüberführte, und rief laut aus: "Der ausländische Astrologe und Wahrsager! Der Zukunftsdeuter!" Als die Leute seine Worte hörten, kamen sie von allen Seiten herbeigeströmt und sahen, wie er gekleidet und hergerichtet war. Er hatte einen sehr langen Bart, der bis zum Bauch hinabreichte und den er mit Henna gefärbt hatte; er hatte sich in das Einschlagetuch gehüllt und die Turbanbinde um den Kopf gewunden und sah aus, als wäre er ein alter Kuppler. Als sich die Leute um ihn versammelt hatten, sagten die, welche ihn kannten: "Dieser Kuppler, der Weber Usfür, ist ja Astrologe geworden!" und sie lachten ihn aus, während er unter lautem Rufen in seinen Heften blätterte. Und siehe, da kam gerade die Tochter des Königs, von ihren Sklavinnen umgeben, aus dem Bad. Sie sagte zu einer Sklavin: "Was bedeutet dieses Geschrei und Gedränge? Sieh einmal nach!" Die Sklavin ging und kam zurück; sie sagte: "O Herrin, das ist ein neuer Astrolog aus dem Ausland! Die Leute drängen sich um ihn und sagen: 'So einer ist noch nie in unsere Stadt gekommen!'

"Nun war die Tochter des Königs gerade um diese Zeit schwanger. Sie sagte: "Geh hin zu ihm, Mädchen, und sprich zu ihm: 'Meine Herrin läßt dir sagen, du sollst für sie in die Zukunft schauen, und hier hast du einen Dinar als Geschenk! Schau einmal nach, was sie zur Welt bringen wird!" Das Mädchen ging hin, bahnte sich einen Weg durch die Menge, die ihn umgab, und richtete ihm die Botschaft aus. Usfür streckte die Hand aus und nahm das Goldstück ganz fassungslos entgegen, denn sein Leben lang hatte er noch nie einen Dinar oder sonst etwas Goldgelbes in seiner Hand gesehen außer gelben Wegdornbeeren, und er sprach bei sich: "Kann das wirklich sein?" Dann hob er sein Buch ans Gesicht und wiegte den Kopf; er begann, Blatt auf Blatt umzuwenden, biß sich auf die Lippe und verharrte eine Weile in Schweigen. Darauf hob er den Kopf, bewegte seinen Bart hin und her und sagte: "Das ist eine vom Glück begünstigte Frau! Sie wird zwei Kinder gebären – weder auf der Erde noch im Himmel!"

Da ging das Mädchen zur Königstochter und teilte ihr das mit. Nun traf es sich, daß die Königstochter ân jenem Abend gebären sollte. Als sie im Schloß angekommen war, machte sie sich auf, um im Park des Schlosses spazierenzugehen. Da gelangte sie zu einer Wächterhütte im Geäst eines Baumes, in welcher der Parkwächter zu sitzen pflegte. Sie sprach: "Ich will hinaufsteigen, um dort oben ein Weilchen die frische Luft zu genießen." Sie stieg die Leiter empor, und nachdem sie eine Weile in der Hütte gesessen hatte, überkamen sie die Geburtswehen. Die Geburtshelferin stieg zu ihr hinauf, da sie außerstande war, wieder hinunterzusteigen, und sie gebar einen Sohn und eine Tochter, wie der Astrologe, der Scheich Usfûr, gesagt hatte. Da erscholl die frohe Kunde, daß die Tochter des Königs einen Sohn und eine Tochter geboren habe, es wurden Almosenspenden ân die Armen verteilt, und die Freudenbotschaft wurde mit Musik bekanntgegeben. Die Tochter des Königs aber befahl am nächsten Morgen, dem Astrologen Usfûr ein Ehrenkleid, ein Maultier und tausend Dinare zu überbringen und sprach zu ihren Dienern: "Laßt euch den Weg zu seiner Wohnung zeigen, zieht ihm das Ehrenkleid an, gebt ihm die tausend Dinare und bringt ihn zum Schloß, damit wir ihn sehen!" Usfûr der Astrologe aber, nachdem ihm das Goldstück in die Hände geraten war, raffte

sogleich nach dem Weggang der Sklavin seine Hefte und Bücher und den Teppich zusammen. Mit dem Teppich über der Schulter und den Heften im Bausch des Gewandes rannte er fliehend nach Hause und sagte: "Höre, Weib!

Ich habe heute einen Dinar bekommen, aber ich habe die Tochter des Königs angelogen, und morgen werden sie kommen und mich hängen! Hier ist der Dinar, den ich erhalten habe! Wenn jemand kommt und mich sucht, so sag: 'Er ist nicht hier! Nehmt euren Dinar und geht!'" Sie antwortete: "Ach, du bist wahnsinnig! Geh und halt den Mund!" Da sagte er: "Ha, du elendes Weib, du willst mich beschwatzen! Bei Gott, ich werde ihnen zu allererst sagen: 'Sie hat mir geraten, ich solle ein Astrologe werden!' Als ob ich dich ungeschoren ließe!" Usfür brachte die Nacht in tausend Ängsten zu und rechnete mit jedem Unheil. Am nächsten Tag erschienen schon am frühen Morgen die Sklaven und Eunuchen und fragten an der Tür: "Wo ist das Haus des neuen Astrologen?" Die Leute sagten: "Dieses hier ist es!" Da sprach Usfûr zu seiner Frau: "Ha, du schändliches Weibsstück! Du sagst, ich soll Astrologe werden! Aber ich werde ihnen ganz bestimmt sagen, daß du mir das beigebracht hast! Und die Prügel kriegst du zuerst! Geh und rede mit ihnen und sag: 'Er ist nicht hier! Das ist ein Verrückter, der nicht weiß, was er redet!" Darauf ging er, um nach einem Ort zu suchen, wo er sich verstecken könnte; aber er fand nur den Backofen, der in den Boden eingemauert war. In diesen ließ er sich hinunter und zog den Deckel über sich zu. Als sie nun an die Tür pochten, rief seine Frau: "Wer ist da?" "Der Weise soll mit der Königin sprechen", war die Antwort. "Bei Gott, Herr", sagte sie, "er ist ein armer Kerl, ein Strolch, ein Verrückter, und er weiß nicht, was er redet. Hier ist der Dinar." Da sagte der Eunuch.. "Du bist wahnsinnig! Die Königin schickt ihm tausend Dinare und ein Maultier und ein Ehrengewand. Mach, daß er herunterkommt, oder wir demolieren das Haus!"

Da ging sie davon und rief und suchte nach ihm, bis sie ihn endlich im Backofen entdeckte; sein Haarschopf war zerzaust und sein Gesicht und sein Körper waren ganz mit Ruß bedeckt, da der Ofen schmutzig war. Sie rief ihm zu: "Los, komm! Wie hast du dich zugerichtet?" Er antwortete: "Wehe dir! Geh weg von mir, damit sie nicht kommen und mich sehen!" Sie sagte: "Auf! Komm mit! Dein Glück ist da! Die Königin hat dir tausend Dinare und ein Maultier und ein Ehrenkleid geschickt!" "Gott soll dir den Hals ausrenken!" antwortete er. "Ich war hier so gut versteckt! Laß mich doch in Ruhe!" Dann stieg er aus dem Backofen heraus. Er öffnete die Haustür und trat hinaus. Als sie ihn erblickten, rief einer von ihnen aus: "Ha, o Hussein, seht nur den Astrologen der Königin an! Bei Ali! Der hat sich seit zehn Tagen nicht das Gesicht gewaschen!" Die Leute wichen vor ihm zurück und sagten: "He, was ist denn mit dir los?" "Ach", antwortete er, "ich habe gestern wegen der Königin die Dämonen versammelt und für sie einen Beschwörungszauber ausgeführt."

Da nahmen sie ihn mit ins Badehaus, wuschen ihn, führten ihn wieder heraus und zogen ihm das Ehrengewand an. Dann ließen sie ihn die Mauleselin besteigen. Aber er sagte: "O weh! Bei Ali, die ist mir zu hoch! Laßt sie doch niederknien!" Da lachten sie ihn aus und sagten: "Setz doch deinen Fuß in den Steigbügel!" Darauf setzte er seinen Fuß von der verkehrten Seite her in den Steigbügel, so daß sein Gesicht dem Schwanz der Mauleselin zugekehrt war, und sie lachten ihn wieder aus. Da ließ die Mauleselin einen Wind. Er stürzte sich vor Schreck von ihrem Rücken herab und sagte: "Holla! Es steckt ein Kerl unter ihrem Schwanz!" Der Stallmeister brach in Gelächter aus; er stieg selber auf, setzte sie in Gang und ritt auf dem Rücken der Mauleselin einher; er spornte sie an, und sie ging bis ans Ende der Straße. Aber siehe, da lief ein schwarzer Hund vor ihr über den Weg, sie wurde scheu und der Stallmeister fiel von ihrem Rücken herab auf die Erde und brach sich eine Hand und einen Fuß und schrie laut: "Wehe du! Du hast mir Fuß und Hand gebrochen! Bei Gott, das ist mir nur geschehen, weil ich mich gegen den Astrologen vergangen und ihn geärgert habe! O Herr", wandte er sich zu diesem, "ich habe gefehlt! Leute wie ich begehen Fehler, aber deinesgleichen ist zum Verzeihen bereit." Er entgegnete ihm: "Erst zeigst du einem deine Verachtung, dann steigst du noch selber auf das Maultier ...", und er bewegte seine Lippen. Da sprach der Stallmeister bei sich: "Bei Ali! Wenn der auf jemanden böse ist, wirft das Maultier den Betreffenden sogleich ab!" Darauf zogen die Sklaven vor ihm her, bis er bei der Königin ankam. Diese sagte zu ihm: "Astrologe! Du sollst jetzt nur noch mein Sterndeuter sein und nicht mehr an der Straße sitzen und für keinen anderen die Sterne deuten. Denn ich gewähre dir eine hohe Bezahlung und festen Sold. Dir und deiner Familie soll ein ausreichender Unterhalt zuteil werden." Darauf antwortete er ihr: "O Herrin! Meinst du, ich setze mich gern an die Straße? Ich hatte ja nur in den Sternen gesehen, daß du ins Bad gehen und deine Dienerin zu mir senden würdest; daher setzte ich mich eigens deinetwegen dorthin."

Daraufhin schenkte sie ihm noch ein weiteres Ehrengewand. Sodann verließ er sie und begab sich nach Hause, indem er auf der Mauleselin ritt und die Sklaven ihm bis zur Tür seines Hauses das Geleit gaben.

Als er angelangt war, sagte er zu der Mauleselin: "He du, psch, psch!" Aber sie blieb nicht stehen. Da sagte er: "He ihr Leute! Sagt doch 'psch, psch' zu ihr, sonst wirft sie mich ab!" Darauf brachten die Diener sie zum Stehen, halfen ihm herunter und gingen. Er ging zu seiner Frau hinauf und diese fragte ihn: "Wie ist es dir ergangen?" Er erwiderte: "Du hast mich ins Unglück gestürzt und fragst noch, wie es mir ergangen sei! Wohlan! Wir wollen alles mitnehmen, was wir eingenommen haben, und diese Stadt verlassen, bevor sie mich fangen und hängen und ehe es auch dir an den Kragen geht!" Sie aber antwortete: "Ach, wie kleinmütig bist du doch! Vertrau auf Gott und schweig! Wir werden diese Stadt gewiß niemals verlassen." Da sagte er zu ihr: "Du suchst nur, mich ins Verderben zu stürzen. Aber glaube nicht, daß ich dich unbehelligt lasse, wenn ich sterbe! Bei Gott, ich werde ihnen bestimmt sagen: 'Sie hat mir das beigebracht und hat gesagt: Werde ein Astrologe und halte die Leute zum Narren!' Und ich werde dafür sorgen, daß sie dich mit mir und noch vor mir hängen." Sodann setzten sie sich beide nieder, um zu essen und zu trinken. Als mehrere Tage nach diesem Ereignis vergangen waren, wollte es das Geschick, daß die Schatzkammer des Königs erbrochen wurde und daß einige Geldsäcke mit zehntausend Dinaren entwendet wurden. Am frühen Morgen kam der Eunuch und teilte dem König mit, was mit seiner Schatzkammer geschehen war. Da wurde der König sehr zornig und sprach: "Holt die Astrologen und die aus dem Sand wahrsagen, damit sie feststellen, wer das Geld genommen hat!" Der König hatte nämlich eine Vorliebe für die Astrologen und Geomantiker und Sternkundigen. Er versammelte also zwanzig Astrologen und Geomantiker um sich und sagte: 'Ich wünsche, daß ihr dieses Geld, das mir gestohlen worden ist, wieder zum Vorschein bringt!" Sie forschten und rechneten und vermochten doch nicht, es ans Licht zu bringen. Da entließ sie der König und machte sich bedrückten Herzens auf, um seine Tochter aufzusuchen. Sie sagte zu ihm: "O Vater, weshalb bist du so bedrückt?" Er antwortete: "Es sind mir aus der Schatzkammer zehntausend Dinare gestohlen worden. Ich habe die Astrologen holen lassen, aber keiner von ihnen konnte mir irgendeine Erklärung geben. Nun bin ich ratlos, und meine Ehre ist verletzt." Sie sprach: "Was würdest du sagen, wenn dir jemand das Geld wiederbeschafft?" Er antwortete: "Ich würde ihm tausend Dinare davon geben und ihm ein Ehrenkleid und ein Maultier schenken." Da sagte sie: "Mein ausländischer Astrologe, der nicht seinesgleichen in der Welt hat, beschafft dir das Geld. Er hat mir wahrhaftig meine Kinder prophezeit!" Da sprach er: "Ich beschwöre dich, Töchterchen, leite das in die Wege und handle schnell!" "Ich höre und gehorche", sagte sie.

Darauf sandte sie ihre Sklaven aus, um Usfûr holen zu lassen. Als sie zu seinem Hause gelangt waren, pochten sie an die Tür. Er schaute aus dem Fenster; aber als er sie erblickte, zog er seinen Kopf zurück und sagte zu seiner Frau: "Du Weibsstück! Bei Ali, diesmal ist es aus. Die Prügelstrafe und die Vergeltung sind schon da! Sieh nur, was hier los ist! Siebenhundert Sklaven!" In Wirklichkeit waren es aber nur drei. "Ha, du! Was soll ich machen?" Die Frau stand auf und rief: "Wer ist an der Tür?" Sie fragten: "Ist der Weise da?" Er sagte: "Du, sag doch: Er ist nicht da!" Sie rief: "Ja, Herr, er ist eben zu mir gekommen!" "Gott soll dir die Zunge abschneiden, du Weibsstück!" versetzte er. Dann machte er sich auf, legte ein Ehrengewand und einen prächtigen Turbân an, ging hinunter, sattelte das Maultier und trat zu ihnen hinaus. "Was wollt ihr?" fragte er. Sie antworteten: "Du sollst mit dem König reden!" "Was will der König von mir?" fragte er. Sie sagten: "Ihm sind zehntausend Dinare aus der Schatzkammer verschwunden, und die Tochter des Königs hat ihm von dir gesagt, du würdest sie wieder ans Licht bringen." Da sagte er: "In Gottes Namen!" und begab sich mit ihnen zum König. Er trat ein, grüßte, schritt durch alle Anwesenden hindurch und setzte sich dann neben dem König nieder. Da sprach der König bei sich: "Bei Gott, wenn dieser Mann nicht der größte Weise unserer Zeit wäre, so würde er sich nicht ân meiner Seite niedersetzen." Dann wandte sich der König ihm zu und fragte ihn: "Ist das wahr, was meine Tochter über dich berichtet hat?" "Jawohl", antwortete er. Darauf sagte der König: "Aus meiner Schatzkammer sind mir zehntausend Dinare verschwunden, und sämtliche Astrologen sind außerstande zu entdecken, wo sie sind. Wenn du es vermagst, so sollen dir tausend Dinare davon gehören." Er antwortete: "O König! Ich wünsche, daß sämtliche Astrologen hier vor dir erscheinen und ihre Unfähigkeit eingestehen, und dann werde ich mit gnädiger Erlaubnis des Königs ans Werk gehen."

Daraufhin befahl der König, die Astrologen allesamt herbeizuholen. Als sie zugegen waren, sprach der König zu ihnen: "Der Astrologe meiner Tochter ist hier erschienen und hat mir erklärt, er werde die zehntausend Dinare ausfindig machen.

Nun sollt ihr ihm eure Unfähigkeit eingestehen, und dann wird er das Geld ans Licht bringen." Als sie den Astrologen Usfûr mit seinem langen Bart sahen, brachen sie in Gelächter aus und sagten: "Seit wann ist dieser irrsinnige Großsprecher ein Astrologe? Das ist ein Weber! Welche Fähigkeiten besitzt er denn, so daß wir ihm unsere Unfähigkeit eingestehen sollen?" Aber einer von ihnen sagte: "Was schadet es denn, wenn wir ihm dies zugestehen und uns damit über ihn lustig machen? Dann wird er in seine Sterne schauen und den König dazu veranlassen, ihn zu verprügeln." So sprachen sie denn: "O König! Wir sind außerstande, den Verbleib des Geldes aufzudecken. Wenn dieser Weise dazu imstande ist, so soll er mit uns nach Belieben verfahren." Darauf sagte Usfûr: "O König, gewähre mir eine Frist von zehn Tagen!" Der König sagte: "Sie sei dir gewährt!" Usfûr aber sprach bei sich: "Ich will gehen und meine Frau mitnehmen, und wir wollen aus dieser Stadt fortreisen. Bis zehn Tage vergangen sind, bin ich längst in einer fernen Stadt und werde aller dieser Sorgen frei und ledig sein. Woher sollte ich wohl die zehntausend Dinare nehmen!" Sodann verließen alle den König, während die Astrologen über Usfûr lachten und sagten: "Was will denn dieser Unglücksmensch hier schon ausrichten!" Usfûr aber ging heim zu seiner Frau und sagte zu ihr: "Mach dich auf, du Weibsstück! Es ist etwas geschehen!" Sie sprach: "Was hast du denn?" Er antwortete: "Ich habe mich bei dem König dafür verbürgt, daß ich die zehntausend Dinare, die ihm abhanden gekommen sind, wieder herbeischaffe, ehe noch zehn Tage vergangen sind. Wohlan, wir müssen fortreisen! Bis zehn Tage vorüber sind, werden wir in einer fernen Stadt sein und von allen diesen Sorgen erlöst sein. Wir besitzen ja soviel, daß wir genügend zu essen haben werden, bis wir sterben." Sie aber erwiderte: "Wir werden gewiß nicht aus dieser Stadt weggehen, bis wir sterben." Da rief er aus: "Ha, du verdammtes Weib! Wo soll ich zehntausend Dinare finden, um sie ihm zu geben? Du bist nur darauf aus, mich an den Galgen zu bringen. Aber ich werde, bei Gott, dafür sorgen, daß sie dich vor mir hängen!" "Ach, Mann", sagte sie, "bis zehn Tage vergangen sind, können tausend glückliche Lösungen eintreten." Er antwortete: "Ach Frau, selbst wenn die zehn Tage ein ganzes Jahr wären ... !" Aber sie sagte: "Das wird sich schon finden." Da wurde ihm leichter ums Herz und er sprach: "Ach Frau, ich will während dieser Zeit nirgendwo hingehen, sondern bei dir auf der Steinbank an der Haustür sitzen, bis wir sehen, was aus der Sache wird. Ich möchte, o Weib, daß du mir einen Krug hinstellst und oben verschließt und mir zehn Dattelkerne daneben legst. Und jedesmal wenn ein Tag verstreicht, werfe ich einen Dattelkern in den Krug." Sie sagte: "Das will ich gern tun." Am nächsten Tag ging er hinunter, breitete einen Teppich aus, setzte sich neben die Haustür, legte alles, was er bei sich hatte, neben sich, und saß so bis zum Mittag. So weit die Geschichte von Usfûr.

Was aber das Geld betrifft, so war es von zehn Räubern aus der Schatzkammer des Königs entwendet worden; sie konnten aber während dieser Tage nichts davon ausgeben und auch nicht in Erfahrung bringen, wie es dem König inzwischen ergangen war. Dann gelangte die Kunde zu ihnen, daß der Astrologe Usfür sich verbürgt hatte, das Geld innerhalb von zehn Tagen herbeizuschaffen. Sie fürchteten daher für ihr Leben und sprachen untereinander: "Er wird sich nicht dafür verbürgt haben, das Geld binnen zehn Tagen wieder herbeizuschaffen, ohne daß er über uns Bescheid weiß. Was soll nun werden?" Darauf beschlossen sie: "Heute soll einer von uns sich in die Nähe seines Hauses begeben, um Klarheit zu erhalten, wie die Sache steht. Wenn er ihn kennt, dann wird er uns auch kennen." Sie sagten: "Das ist der richtige Plan! Wenn er uns kennen sollte, dann geben wir ihm das Geld, und er wird uns daraufhin schonen und nicht verraten." Die Räuber wohnten aber in einer Höhle verborgen außerhalb der Stadt. Einer von ihnen sagte: "Ich will zu ihm gehen und erkunden, wie die Sache sich verhält!"Der Räuber kam zum Hause Usfürs und fand ihn mit einem Buch vor sich auf der Bank sitzend. Er schaute in das Buch, dann blickte er dem Räuber ins Gesicht und dann wieder in das Buch. Da sprach der Räuber bei sich: "Bei Ali! Er hat mich erkannt!" Darauf redete Usfûr den Räuber an: "Du kennst mich wohl?!" Es traf sich aber, daß gerade ein Mann dicht neben Usfûr sich mit einem anderen laut zankte, und er sah dabei den Räuber an. Da dachte der Räuber, daß er gemeint sei und daß der andere ihn beschimpfe. Der Räuber sagte: "Beim Herrn der Kaaba, er kennt mich, und sogar die Leute, die in seinem Haus wohnen, kennen mich!" Er lief schleunigst weg und setzte sich an einem nahen Ort nieder, so daß er den Astrologen reden hören konnte, ohne daß dieser ihn sah. Nach einer Weile sagte Usfür zu seiner Frau: "He' Dscharâda!" "Ja, ich höre schon", antwortete sie. Er sprach: "Das ist einer von den zehn! Neun bleiben noch übrig!" Als der Räuber diese Worte Usfûrs hörte, rannte er eilends davon und lief, ohne sich umzuwenden und von Angst erfüllt, bis er zu seinen Gefährten kam.

Er erzählte ihnen, was geschehen war. Da sagten sie alle: "Vielleicht war das nur Zufall. Woher sollte er etwas wissen?" Aber der Räuber sagte: "Bei Gott, er hat mich erkannt und hat gesagt:

'Das ist einer von den zehn!'" Sie sprachen: "Wenn die Sache sich so verhält, so soll morgen ein anderer hingehen, und wenn er diesen auch kennt, dann wollen wir unsere Sache mit ihm regeln." Am nächsten Tag sagte einer von ihnen: "Heute will ich zu ihm gehen!" Er wartete bis zum späten Nachmittag, dann ging er los und fand Usfûr an der Tür sitzend, vor sich das Buch. Usfûr blickte abwechselnd in das Gesicht des Räubers und dann wieder in sein Buch. Nachdem der Räuber weiter gegangen war, blieb er stehen, ohne bemerkt zu werden, um zu hören, was er sage. Da rief Usfûr seiner Frau zu: "He du, hör mal!" Sie sagte: "Ich höre schon." Da sprach er: "Das war jetzt schon der zweite von den zehn!" Als der Räuber Usfûr so zu seiner Frau reden hörte, sprach er bei sich.. "Beim Herrn der Kaaba! Er kennt uns, dieser Hahnrei!" Er wandte sich eilends zur Flucht und rannte zu seinen Gefährten zurück, während sein Herz vor Angst klopfte.

Er teilte ihnen dasselbe mit, was bereits ihr Gefährte gestern erzählt hatte und fügte hinzu: "Der Mann kennt uns! Zögert die Sache nicht lange hinaus, sonst ist es um uns geschehen!" Da sagte der Hauptmann der Schar: "Morgen will ich selber hingehen, und wenn er uns wirklich erkannt hat, so wollen wir zu ihm gehen und unsere Sache mit ihm regeln!" Am nächsten Tag wartete der Hauptmann den späten Nachmittag ab und ging dann unbemerkt fort. Er kam zum Hause des Astrologen Usfûr. Und siehe, dieser saß wieder an der Haustür und hatte das Buch vor sich, und man konnte das Wort des Dichters auf ihn anwenden, welcher sagt: "In einem Buch studiert er Und wiegt den Kopf dabei. Doch weiß er ganz gewiß nicht, Was drin enthalten sei." Usfûr schaute also abwechselnd in das Buch und auf den Räuber, um ihm zu zeigen, daß er lesen könne. Das tat er nämlich jedesmal, wenn jemand an ihm vorüberging. Als nun der Räuber vorbeiging und Usfûr ihn fortgesetzt anschaute, ergriff ihn Furcht vor ihm und er sprach: "Bei Gott, dieser Gauner kennt uns wirklich!" Er stellte sich in ein Versteck, um zu hören, was er sage. Da rief Usfûr seiner Frau zu: "He du, hör mal!" Sie sprach: "Ich höre schon!"

Er sagte: "Bei Ali! Dieser hier ist der Allergrößte von den zehn!" Als der Räuberhauptmann diese Worte hörte, sprach er: "Jetzt gibt es keinen Zweifel mehr." Er kehrte darauf zu seinen Gefährten zurück und sagte: "Was wollt ihr nun tun?" Sie fragten, was er für Nachrichten bringe, und er antwortete: "Er kennt uns wahrhaftig! Wir verdanken es nur seiner Güte, daß er uns nicht angezeigt hat. Wohlan! Wir wollen ihm das Gold und Silber bringen und es ihm übergeben, und wir wollen ihm tausend Dinare aus eigenen Mitteln hinzulegen, jeder hundert Dinare, als Sühne für unsere Köpfe, und wir werden zu ihm sagen: 'Erweise uns doch die Freundlichkeit, uns keinem Menschen zu verraten!" Darauf erwiderten sie: "Leite die Sache in die Wege, wie es dir richtig scheint!"Sie nahmen das Geld, unangetastet wie es war, und dazu die tausend Dinare und kamen zur Tür seines Hauses, während er gerade mit seiner Frau im Gespräch war. Sie klopften an seine Tür, und seine Frau fragte: "Wer ist da?" Da sagten sie: "Wir möchten um eine Unterredung mit dem Weisen bitten." Da er sie reden hörte, trat er hinaus, indem er seinen Bart hin und her bewegte und die Finger spreizte.

Als sie ihn erblickten, fielen sie zu seinen Füßen nieder, um sie zu küssen, ergriffen den Saum seines Gewandes und sprachen: "Wir möchten dich nur um Gnade bitten. Wir haben erkannt, daß du vom ersten Tag an über uns Bescheid gewußt hast, aber uns schonen und schützen wolltest. Wir sind zehn Mann und haben das Gold des Königs entwendet; nun sitzen wir in der Patsche und bringen dir hiermit aus eigenen Mitteln noch tausend Dinare dazu, dafür, daß du uns geschont hast. Wir sind ganz auf deine Gnade angewiesen. Hier ist das Gold!" Darauf entgegnete Usfûr: "Gott weiß es, ich habe den König nur um eine Frist von zehn Tagen gebeten, um euer Leben zu schonen, damit der König euch nicht umbringt. Denn wenn ich euch verraten hätte, so hätte er euch allesamt getötet. "Sie antworteten: "Das wissen wir und darum sind wir zu dir gekommen!" Er sagte: "Nachdem ihr aber gekommen seid, wird euch gewiß nichts Böses widerfahren." Dann nahm er das Gold und ging wieder in sein Haus. Da sagte seine Frau zu ihm: "Was sagst du nun? Welchen Segen dir mein Ratschlag gebracht hat!" Er antwortete: "Du Weibsstück sitzt mir dauernd im Nacken, bis du mich am Kreuz hängen siehst!" Darauf nahm er die tausend Dinare an sich und wartete ab, bis die zehn Tage vergangen waren, während er es sich mit seiner Frau und den Kindern bei gutem Essen wohl sein ließ. Als der elfte Tag gekommen war, schickte der König zehn Sklaven aus, um Usfür holen zu lassen. Als sie angekommen waren, pochten sie an die Tür, und seine Frau rief: "Wer ist da?" Da sagten sie: "Veranlasse den Weisen, daß er zur Audienz zum König kommt!" Sie ging zu ihrem Mann hinein und sprach: "Mach dich auf, Mann, geh zur Audienz zum König und gib ihm das Geld! Nur durch meinen Rat hast du Glück und Erfolg." Er entgegnete: "Ha, du Unglücksweib, wenn diese Dummköpfe nicht gekommen wären, würden wir heute beide gehängt!" "Ach was! Steh auf und geh!" sagte sie, "das Glück kommt oft ganz unverhofft!" Darauf erhob er sich, zog die besten Prachtgewänder an, die er hatte, und begab sich zum Palast des Königs. Da die Erlaubnis zur

Audienz vom König schon vor seiner Ankunft erteilt worden war, ging er sogleich hinein und begrüßte den König. Dieser erhob sich ihm zu Ehren von seinem Platz, und alle Staatsbeamten standen gleichfalls vor ihm auf; so waren auch die Astrologen genötigt, sich ihm zu Ehren zu erheben. Dann setzte er sich nieder, und der König sprach zu ihm: "O Weiser! Wir möchten jetzt das Geld!" Er erwiderte: "Gern will ich deinem Wunsch entsprechen. Nur sollen die Astrologen vorher eingestehen, daß sie unfähig sind, so daß ich nach Belieben mit ihnen verfahren darf, oder sie sollen sagen, was sie wissen. Da sprach der König:"Ihr hört seine Worte. Ist einer unter euch, der das Geld zum Vorschein bringen kann?" Das mußten sie verneinen. Daraufhin stand Usfûr auf, klatschte in die Hände und rief dem König zu: "Wohlan, komm mit, damit du das Geld in Empfang nimmst!" "Und wo ist das Geld?" fragte dieser. Er antwortete: "Es ist draußen auf dem Platz vergraben."

Denn Usfür hatte vorher den Räubern Anweisung gegeben, es auf dem Platz in der Erde zu vergraben, und das hatten sie getan. Als nun das Geld zum Vorschein kam, erschollen laute Jubelrufe und Lobpreisungen Gottes. Der König sagte: "Wer mich liebt, beschenke ihn mit einem Ehrenkleid!" Darauf überhäuften sie ihn mit Ehrengewändern. Der Astrolog aber sagte: "O Herr, ich wünsche, die Astrologen von hier bis zu meinem Hause verprügeln zu lassen!" Da befahl der König, mån sollte sie, während Usfûr ritt, den ganzen Weg entlang bis zur Tür seines Hauses prügeln. Indem nun Usfür selber auf dem Maultier einherritt und die Musikanten mit Trommeln und Trompeten ihm voranzogen, wurden die Astrologen bis zur Tür seines Hauses mißhandelt. Als er an seinem Hause angelangt war, stieg er ab, und die Astrologen zogen übel zugerichtet ab. Darauf schenkte Usfür den Musikanten viele Dinare, und sie gingen dankend davon.Dann ging er in sein Haus. Seine Frau fragte ihn, wie es ihm ergangen sei. Er antwortete: "Ach Frau, ich habe ihnen nichts erspart und die Astrologen sogar verprügeln lassen, und sie mußten ihre Unfähigkeit eingestehen. So habe ich mir meine Rache schon im voraus genommen, wenn sie das nächste Mal mich verprügeln werden." Sie sagte: "Ach Mann! Beruhige dein Herz! Es wird auch weiter alles gut gehen." Er aber sprach: "Wie lange wirst du mir noch einreden, daß das Unglück geringfügig sei! Komm, laß uns aufbrechen und in eine andere Stadt ziehen! Wir besitzen ja so viel, daß es zum Leben ausreicht, bis wir sterben." Aber sie weigerte sich. Da sagte er: "Du wirst noch gehängt werden, wenn Gott der Erhabene will, du schändliches Weibsbild!" Danach verbrachte er die Zeit mit Essen und Trinken und mit Besuchen bei der Königstochter und beim König. Der König hatte seiner Tochter mitgeteilt, daß ihr Astrologe den Verbleib des Geldes aufgedeckt hatte, und sie sagte: "O mein Vater, es gibt auf der ganzen Welt nicht seinesgleichen!"Nun wollte es das Geschick, daß der König eines Tages im Park des Palastes aß. Er trat an das Wasserbassin, um sich die Hände zu waschen. Am Finger trug er einen schönen Ring, der gegen Gift schützte und der von seinem Vater stammte. Diesen vergaß er am Rande des Wasserbeckens und ging weg. Da kam eine hinkende Ente und verschlang den Ring.

Es war aber dort ein junger Eunuch, der ihr dabei zusah, wie sie ihn verschluckte. Als der König sich an den Ring erinnerte, fand er ihn nicht wieder. Er erkundigte sich nach seinem Verbleib, aber keiner konnte ihm Auskunft über ihn geben. Darüber wurde der König sehr betrübt. Der Eunuch gedachte aber, die Ente zu schlachten und den Ring zu nehmen; so sagte er nichts.Da befahl der König, die Astrologen herbeizuholen. Die Emire und Wesire hatten nämlich inzwischen Fürbitte für sie eingelegt und zu ihm gesagt: "Diese Leute sind deine Diener, und es steht ihnen zu, dir zu dienen; bestrafe sie doch nicht so hart!" Da hatte der König entgegnet: "Wenn jemand einen Wunsch ausspricht, dem ich freigestellt habe, daß er sich etwas Beliebiges wünschen darf, so bleibt mir nichts anderes übrig, als auf seinen Wunsch einzugehen. Auch waren die Astrologen selber damit einverstanden." Aber dann beschenkte er sie mit Gewändern und besänftigte ihre Herzen. Als sie nun erschienen waren, sprach der König: "Es ist mir ein Ring abhanden gekommen, den ich als Andenken an meinen Vater trug und der mir wert und teuer ist. Wenn ihr ihn zum Vorschein bringt, so sollt ihr tausend Dinare erhalten." Darauf begannen sie, teils aus dem Sand wahrzusagen' teils astronomische Beobachtungen anzustellen; aber am Ende konnten sie doch nicht entdecken, wo der Ring war.

Der König sagte zu ihnen: "Was habt ihr ausgerichtet?" Sie antworteten: "Bei Gott, o König, wir wissen keinen Rat und können den Ring nirgendwo entdecken." Darauf sagte der König: "Ruft uns den Weisen der Königin herbei!"Da zogen die Sklaven zu Usfûr, dem Weisen, der gerade zu Hause war. Er sagte: "O Ali! Da haben wir die Bescherung!" Dann erhob er sich, trat zu ihnen hinaus und sagte: "Wer seid ihr?" Sie antworteten: "Du sollst zur Audienz zum König kommen!" "Und was wünscht er?" fragte er. Da sagten sie: "Es ist ihm ein Ring verlorengegangen, der ein Andenken an seinen Vater ist, und die Astrologen sind nicht imstande, ihn zu entdecken. Deshalb läßt der König dich holen, damit du ihn zum Vorschein bringst." Er ging zu seiner Frau hinein und sagte: "Ha, du schändliches Weib! Ich bete zu Gott, daß er dir kein Unheil ersparen

möge! Was soll ich nun machen? Sag doch!" Sie erkundigte sich, was geschehen sei. Darauf sagte er: "Du Weibsbild! Der König hat einen Ring verloren, ein Andenken an seinen Vater, und die Astrologen sind nicht imstande, ausfindig zu machen, wo er ist. Nun schickt der König nach mir, damit ich ihn zum Vorschein bringe. Was soll ich antworten? Das ist wieder dieselbe Geschichte wie mit den Räubern. Aber diesmal wird er mich hängen lassen und sagen: 'Du hältst mich zum Narren und hast mir meine Astrologen verprügeln lassen!" Da antwortete sie: "Ach Mann, geh nur und vertrau auf Gott den Mächtigen und Erhabenen! Es wird schon alles gutgehen." Er aber rief: "Ha, du! Mich schickst du weg, damit ich gekreuzigt werde! Warte du nur ab, bis ein Unheil mich allein trifft, damit du dann das Gold zusammenraffst und verschwindest! Bei Gott, nichts wird mir geschehen, es sei denn, es trifft dich zuerst!" Darauf ging er hinaus, bestieg das Maultier und begab sich zum Palast des Königs. Als er angelangt war, stieg er von seinem Maultier und setzte sich am Tor nieder, bis er beim König angemeldet war. Nun war da am Tor des Palastes ein Vorhang, ganz aus Seide gewebt, auf dem allerlei Tiere wie Enten, Tauben, Gazellen, Hasen und andere dargestellt waren. Der Weise Usfür betrachtete unentwegt den Vorhang und schüttelte dabei seinen Kopf. Da trat der Eunuch zu Usfûr hin, indem er bei sich sprach: "Dieser Weise hat seinen Blick auf die Ente gerichtet, die auf dem Vorhang abgebildet ist. Denn er weiß schon, daß sie den Ring genommen hat, und jetzt weiß er auch, daß ich sie dabei beobachtet habe, daß ich aber geschwiegen habe, und er wird dem König sagen, er soll mich hängen lassen!" Wieder schüttelte Usfür den Kopf, wobei er sich dem Eunuchen zuwandte. Da dachte dieser: "Wahrhaftig, er weiß alles von mir, dieser Schurke! Noch heute wird der König mich töten!" Als Usfür nun die Vorhalle betrat, hielt ihn der Eunuch fest und sagte: "Ich beschwöre dich, o weiser Mann, nimm von mir diese hundert Dinare als Geschenk an und sag dem König nichts von mir! Ich habe gesehen, wie eine lahme Ente den Ring im Park vom Rande des Beckens nahm und verschlang, als der König sich die Hände wusch!" Er antwortete: "Das weiß ich schon. Aber wenn du es mir nicht gesagt hättest, so hätte ich dem König gesagt, er soll dich töten lassen. Nun geh und verrate keinem etwas davon! Sonst werde ich noch veranlassen, daß der König dich hängen läßt."Der Eunuch entfernte sich, und Usfür ging zum König hinein. Er sah die Astrologen und die Minister und eine große Menschenmenge bei ihm versammelt, grüßte und setzte sich nieder. Dann sagte er zum König: "Was gebietest du, o König?" Dieser antwortete: "Hilf uns doch! Es ist uns ein Ring verlorengegangen, der mir lieber ist als mein ganzes Reich, und ich weiß nicht, wohin er geraten ist." Er antwortete: "O König! Und diese Astrologen? Wie kann ihnen verborgen sein. wo der Ring ist, so daß sie ihn nicht zum Vorschein bringen?" Der König erwiderte: "Sie sind durchaus unfähig, ausfindig zu machen, wo er ist.

Wer das vermag, dem sollen tausend Dinare gehören." Da sagte Usfûr: "O König! Ich schaffe ihn nur unter der Bedingung herbei, daß ich mir danach etwas von dir wünschen darf." "Das sei dir gewährt", erwiderte er. Darauf fragte Usfûr: "O König, wo warst du, als dir der Ring abhanden kam?" Er sagte: "Ich war im Park des Palastes." "Wohlân denn", sprach Usfûr, "laßt uns in den Park gehen!" Da machten sich alle auf und gingen in den Park. Dort machte Usfür Halt; er zog ein Stück Holz, an dem ein Strick befestigt war, aus der Tasche und ließ es für eine Weile in das Wasserbecken hinab. Dann zog er es wieder empor und versetzte es in kreisende Bewegung. Schließlich sagte er: "O König, laß die Sklaven feststellen, was für Lebewesen hier im Park vorhanden sind, wild lebende und andere, Vögel und Vierfüßler, alle sollen sie mir vorführen." Da befahl der König, ihm alle zu zeigen. Zuerst führten sie Usfûr die Eunuchen und Sklaven, jung und alt, vor und alle, die sonst im Park waren. Danach wurden ihm die wild lebenden Tiere, Gazellen, Hasen und andere vorgeführt, dann alle Arten von Vögeln, Gänse, Strauße, Hühner, Falken, Sperber und andere mehr. Schließlich brachten sie ihm auch die Enten herbei, und jedesmal, wenn sie eine Ente brachten, ließen sie diese an ihm vorbeipassieren, bis endlich die lahme Ente vorüberwatschelte. Als er die lahme Ente erblickte, riß er die Augen weit auf, schüttelte den Kopf und spreizte die Finger auseinander, so daß alle über ihn lachten. Nun pflegte aber diese Ente den König, selbst wenn er noch so ergrimmt war, zu erheitern, und wenn sie an ihm vorüberwatschelte, mußte er mitten in seinem Zorn lachen.

Als nun die Ente vorbeikam, lachte der König, daß er zu Boden sank. Usfûr aber stieß einen lauten Schrei aus, so daß er alle in Schrecken versetzte, und rief aus: "Ergreift diese Ente! Denn sie hat den Ring genommen!" Da sagte der König zu Usfûr: "Was redest du da?" "Ja", sprach er, "so wahr du lebst!" Da lachten die Astrologen über ihn. Der König aber sagte: "Diese Ente gehört schon lange zum Haus und stammt noch aus der Zeit meines Vaters." Usfûr antwortete ihm: "Wenn du den Ring haben willst, so hole ihn aus ihr heraus!" Da sagte der König: "Und wenn sich nichts bei ihr findet?" Er antwortete: "Dann, o König, will ich für sie büßen." Daraufhin befahl der König, die Ente zu schlachten; er wünschte aber bei sich, es möge nichts in ihr gefunden werden. Aber da kam der Ring in ihrem Kropf zum Vorschein. Als der König ihn

erblickte, geriet er vor Freude außer sich und rief aus: "Bei Gott, auf der ganzen Welt gibt es nicht deinesgleichen!" Dann beschenkte er ihn mit einem Ehrengewand, ließ ihm tausend Dinare auszahlen und bewilligte ihm täglich drei Mahlzeiten aus der königlichen Küche. Die Astrologen aber kamen fast um vor Groll, Wut und Neid. Da sagte Usfûr: "O König! Die Bedingung, die ich mit dir vereinbart habe, ist noch nicht erfüllt." "Nun gut", sagte der König, was wünschst du dir?" Er antwortete: "Ich wünsche mir, daß ich die Astrologen mit Prügeln vor" mir hertreiben lassen darf, von hier bis zur Tür meines Hauses." Da sagte der König: "Erlaß es ihnen doch!" Aber er sprach: "Nein, es muß sein!" Also befahl der König, sie zu verprügeln. Usfûr bestieg sein Maultier und ritt einher, mit dem Prachtgewand angetan und rings von der Schar der Sklaven umgeben, und ihm vorân zogen die Astrologen, die bis zu seinem Hause geprügelt wurden. Dann entließ er die Sklaven und beschenkte sie mit Gold, während die Astrologen in elendestem Zustand abzogen. Er trat in sein Haus, gab seiner Frau das Gold, das er erhalten hatte, sowie das Ehrengewand und erzählte ihr, was geschehen war. Sie sagte zu ihm: "Ich habe dir ja gesagt: 'Geh nur und vertrau auf Gott!'" Da antwortete er: "Ha, du schändliches Weib! Du sagst so lange 'Geh und vertrau auf Gott!', bis es mir einmal so ergeht wie dem Sperling, der in der Schlinge sitzt und nicht wieder freikommt. Ach, Weib", fuhr er darauf fort, "mach dich auf, damit wir in eine andere Stadt gehen und uns am Leben erhalten; wir haben so viel Gold bei uns, daß es kein Ende nähme, selbst wenn wir es zermahlen und aufessen würden." Aber sie sagte: "Bei Gott, ich gehe nicht von hier weg, es sei denn zum Grabe!" Da sprach er: "Gottes getreuer Diener möge dich nicht von den Toten erwecken und mache dich zuschanden!" Dann setzte er sich und bat Gott um Hilfe. Eine Zeitlang genoß er das angenehmste Leben, während die Astrologen rings um ihn von Neid erfüllt waren, ohne daß sie ihm etwas anhaben konnten. Schließlich taten sie sich eines Tages zusammen, kamen zum König und sprachen: "O König! Wie kannst du uns einen Esel vorziehen, der nichts versteht und uns prügeln läßt! Wahrlich, wir können dieses Unglück nicht länger ertragen. Entweder magst du uns allesamt töten, oder du mußt uns ihm gegenüber zu unserem Recht verhelfen." Er erwiderte: "Nicht er war es, der bei gewissen Dingen versagt hat, sondern er hat sie herausbekommen!" Sie sagten: "Gewiß, o König, aber nicht durch Wissen, sondern durch reinen Zufall.

Schaff ihn uns zur Stelle, damit die Wahrheit von der Lüge klar geschieden werde!" Da sprach der König: "Nun, so will ich Gerechtigkeit schaffen zwischen euch und ihm! Ich gehe jetzt in den Park und verstecke euch einen Gegenstand. Wenn ihr herausbekommt, was es ist, so sollt ihr nach Belieben mit ihm verfahren dürfen. Wenn er aber euch besiegt, dürft ihr ihn von da an nicht mehr anfeinden." Da sagten sie: "Wir sind einverstanden, o König." Darauf machte sich der König auf und ging in den Park. Und siehe, ein Sperling verfolgte gerade eine Heuschrecke; er stürzte auf sie zu, aber die Heuschrecke sprang davon und geriet dabei unter den Rocksaum des Königs und ebenso der Sperling, der ihr nachsetzte. Da hielt der König beide fest und sagte: "Fürwahr, ein wunderbarer Zufall!" Er hielt sie beide in den Händen versteckt und sprach: "Wer erraten kann, was ich in der Hand habe, dem gebe ich Vollmacht über seinen Gegner. Geht und ruft den Weisen herbei!" Die Astrologen gingen, um ihren Feind Us für zu holen, und riefen nach ihm. Er sprach: "Was bringt ihr Gutes?" Sie antworteten: "Der König wünscht, daß du kommst." Da sagte er: "Da haben wir es! Diesmal ist das Verhängnis da!" Dann erhob er sich, nahm Abschied von seinen Kindern und seiner Frau und sagte: "Beruhige nur dein Herz! Er wird mich hängen lassen, und sie werden dir das Geld abnehmen, du schändliches Weib!" "Ach", versetzte sie, "geh nur und vertrau auf Gott den Erhabenen!" Dann ging er zu ihnen hinaus und begab sich zum König. Er trat zu ihm ein, grüßte, setzte sich nieder und sah, daß alles schon versammelt war. Der König sagte zu ihm: "O Weiser! Diese hier versammelten Astrologen haben einmütig behauptet, daß du nichts kannst. Ich habe dich aber gegen sie verteidigt und will hiermit zwischen dir und ihnen eine Entscheidung herbeiführen. Ich habe hier in der Hand etwas versteckt, und wer erraten kann, was es ist, der ist der Sieger." Da sagte einer von den Astrologen: "Du hast Levkojen in der Hand, o König." Ein anderer sagte: "Grüne Blätter!" "Gras!" riet ein anderer. Der nächste sagte: "Weiße Wasserlilien!" Einer sagte: "Narzissen!" Ein anderer: "Veilchen!" Und wieder ein anderer sagte: "Zitronen!" Und jedesmal, wenn jemand riet, sagte der König: "Nein!" Endlich blieb nur noch Usfûr übrig, der gerade bedachte, in welche schlimme Lage er durch seine Frau geraten war und wie sie ihn diese Kunst gelehrt hatte. Da sagten sie zu ihm: "Nun, o Weiser, so rede doch! Du bist an der Reihe." Er sprach: "O König, was soll ich schon sagen?" "Sprich nur!" forderte ihn der König auf. Da sagte er: "O König, wäre nicht 'Heuschrecke' gewesen, so wäre der 'Sperling' nicht in die Hand des Königs gefallen!" "Sehr gut!" rief der König aus, "bei Gott, sehr gut!" und ließ die Heuschrecke und den Sperling aus seiner Hand heraus. Alle waren sprachlos vor Erstaunen über den Weisen und sagten: "Auf der ganzen Welt gibt es nicht seinesgleichen!" Der Name von Usfûr's Weib war nämlich Dscharâda, d. h. Heuschrecke, und mit seinen Worten wollte er

sagen: "Wäre nicht Dscharâda gewesen, so wäre ich, Usfûr, nicht in diese schlimme Lage geraten." Der König verlieh ihm daraufhin ein Ehrenkleid, schenkte ihm tausend Dinare und fragte ihn, was er sich wünsche. Usfûr antwortete: "Du sollst die Astrologen verprügeln lassen, wie sie es gewohnt sind, damit sie mir nie wieder feindlich begegnen." Der König befahl, sie zu verprügeln. Alle verließen den König und auch Usfûr, der Weise, begab sich wieder nach Hause. Er führte weiter das angenehmste Leben, und in allen Landen verbreitete sich die Kunde, daß jener König einen Astrologen habe, der verborgene Gegenstände ausfindig mache, gestohlene Dinge wiederbeschaffe und alle Wissenschaften beherrsche. Nun lebte beim Herrscher von Byzanz ein gelehrter Astrologe, der zu jener Zeit nicht seinesgleichen hatte. Als die Nachrichten zu ihm gelangten, die über Usfûr verbreitet waren, packte ihn der Neid. Er sprach zu seinem König: "O König, ich habe beschlossen, mich auf die Reise zu begeben, um mit jenem Astrologen des fremden Königs zu disputieren und mit ihm ein Streitgespräch zu führen. Wenn ich ihn besiege, so haben wir damit einen Sieg über die Mohammedaner errungen."

Der König befahl ihm, sich zur Reise zu rüsten. Er nahm seine Sklaven mit, sie sattelten ihm das Reittier, und er zog los. Er reiste bei Tag und Nacht und von Ort zu Ort, bis er bei der Stadt des Königs haltmachte. Er stieg außerhalb der Stadt ab und wartete dort drei Tage, ehe er um Einlaß beim König ersuchte. Die erbetene Audienz wurde ihm gewährt; er trat ein, erwies dem König seine Ehrenbezeugung und sagte: "O glückseliger König! Der Herrscher von Byzanz, der Herr von Ammûriya, hat einen weisen Astrologen, welcher der gelehrteste Mann bei den Byzantinern ist. Er hat vernommen, daß du, o Gebieter, einen Weisen hast, der alle Gebildeten, Gelehrten und Astrologen bezwungen hat. Er sendet hiermit seinen Astrologen zu dir, damit in deiner Gegenwart ein Streitgespräch der beiden stattfinde. Wer den anderen bezwingt, besitzt die richtige Religion." Der König sprach: "Geht zum Astrologen Usfür und bringt ihn mir her, damit zwischen ihm und dem byzantinischen Weisen ein Disput stattfinde!" Die Sklaven gingen und kamen vor die Haustür des Astrologen Usfûr. Sie pochten an, und seine Frau rief: "Wer ist da?" Die Sklaven antworteten: "Der König wünscht, daß der Weise komme. Es ist ein byzantinischer Weiser bei ihm eingetroffen, ein Abgesandter des Herrschers von Byzanz, um mit ihm zu disputieren, damit sie feststellen, welcher von ihnen gelehrter ist, und dieser wird Ehrengewänder und Gold bekommen und der gelehrteste Mann seiner Zeit sein." Da ging Usfûrs Weib wieder zu ihrem Mann und berichtete ihm, was die Sklaven zu ihr gesagt hatten.

Da wurde er bleich und geriet außer Fassung. "Ha, du Unglücksweib!" rief er aus, "was soll jetzt geschehen? Da haben wir es! Ein fremder Astrologe, der mit mir disputieren will! Was soll ich antworten, wenn er mich etwas fragt, was ich nicht weiß?" Sie antwortete: "Ach Mann, geh nur und vertrau auf Gott! Es wird schon alles gutgehen." Er sagte: "Ach Frau, jedesmal willst du mich beschwatzen. Diesmal wird er mich bestimmt hängen. Aber, bei Gott, ich werde nicht zulassen, daß du nach meinem Tod verschont bleibst, sondern ich werde sagen: 'O Herr, sie war es, die mich genötigt hat, euch zum Narren zu halten. Sie hat zu mir gesagt, ich solle ein Astrologe werden und mich über die Leute lustig machen. Ich bin ja in Wirklichkeit nur ein Weber!" Darauf zog er seine Gewänder an, ging hinaus und eilte zum Palast des Königs. Er ließ sich bei ihm anmelden, trat ein, grüßte und setzte sich nieder. Als der Abgesandte von Byzanz ihn erblickte und seinen langen Bart und seine weit aufgerissenen Augen sah, bekam er Angst vor ihm. Daher sagte der byzantinische Astrologe: "Ach, o König, ich werde ihn nur durch Gebärden nach drei Dingen fragen. Wenn er ebenso ohne Worte darauf zu antworten weiß, so soll er der Sieger sein, und es ist nicht nötig, daß ich mit ihm disputiere." Der König sprach darauf zu Usfûr: "Bist du damit zufrieden?" "Ja, o König", antwortete er, "aber ruft mir die Leute zusammen, damit sie in dieser Streitsache als Zeugen dienen!" Darauf wurden der Richter und die Notare, der Statthalter, die Vornehmen der Stadt und die Emire herbeigeholt, es wurde ihnen erklärt, um was es bei diesem Streit ging, und danach nahmen alle Platz.

Der byzantinische Astrologe machte, zu Usfür gewendet, eine Gebärde; er schüttelte sachte die Hände und legte sie auf den Boden. Darauf streckte Usfür beide Hände vor, schüttelte sie und hob sie empor. Da rief der Byzantiner aus: "Bei Gott, herrlich! Bravo, o Weiser! Das war die erste Frage, o König, die er beantwortet hat! Zwei Fragen bleiben noch, und wenn er sie auch beantwortet, hat er mich besiegt." Darauf streckte er den einen Zeigefinger aus und wies damit zu Usfür hin. Da streckte Usfür beide Zeigefinger aus und wies mit ihnen auf den Byzantiner hin, wobei er die Augen weit aufriß. Da schrie der Byzantiner laut auf und rief aus: "Bei Gott, richtig! Bei der Wahrheit meiner Religion, ein gelehrter Mann! Er hat mich bei zwei Fragen besiegt; nun bleibt noch eine zu beantworten." Danach zog der Byzantiner ein Ei aus der Tasche und zeigte es Usfür hin. Dieser griff mit der Hand in seine Tasche, holte einen Käse heraus und streckte ihn dem byzantinischen Astrologen hin. Als dieser den Käse sah, rief er

aus: "Fürwahr, ich hatte geglaubt, Gottes Schöpfungswerk zu kennen und die richtige Lehre zu besitzen! Aber bei Gott, einen solchen Astrologen habe ich bisher noch nicht gesehen! Strecke deine Hand aus, denn ich bekenne, daß es keinen Gott gibt außer Allah, und ich bekenne, daß Muhammed, der von Gott mit seiner Familie Hochgesegnete, Allahs Gesandter ist!" Darauf sagte der König: "Wahrhaftig, wir haben weder begriffen, welches die Fragen waren, noch wie sie gestellt wurden! Erkläre uns, wieso er dich besiegt hat und was du ihn zuerst gefragt hast!" Er antwortete: "Meine erste Frage lautete: 'Wer hat die Erde flach hingebreitet?' Er hat darauf geantwortet: 'Derjenige, der den Himmel emporgehoben hat.' Mit meinem Zeigefinger meinte ich: 'Gott hat den Adam erschaffen.' Mit seinen beiden Fingern hat er mir geantwortet: 'Und sein Weib Eva dazu.' Als ich ein Ei hervorholte, meinte ich: 'Gott hat dieses Ei zwischen Kot und Blut geschaffen.' Und als er einen Käse hervorzog, hat er gemeint: 'Auch dieser Käse hat seinen Ausgang zwischen Kot und Blut genommen.' Ich gestehe ihm, o König, in deiner Gegenwart ein, daß er gesiegt hat, und bekenne mich hier vor dir zum Islam!" Daraufhin beschenkte der König den byzantinischen Astrologen mit einem Ehrengewand und fünfhundert Dinaren, und auch Usfûr erhielt ein Ehrengewand und wurde mit fünfhundert Dinaren bedacht. Da sagte Usfûr: "O König, und was hat dieser schon geleistet, daß du ihm fünfhundert Dinare und ein Ehrengewand schenkst, da ich ihn doch bezwungen habe?" Der König antwortete: "Er ist ein Moslem geworden!" Darauf sagte Usfûr: "Und ich, o König, werde auch ein Moslem, und wenn du willst, werde ich ein Christ!" Da lachte der König und alle, die zugegen waren.

Es wurde aber hernach häufig beim König über ihn gelästert; daher fragte er Usfûr einmal und sprach zu ihm: "Was hast du zu dem Byzantiner gesagt und was hat er zu dir gesagt?" Usfûr sprach: "Als er seine Hände schüttelte und dann auf den Boden legte, wollte er mir damit sagen: 'Gleich werde ich dich flach am Boden hinstrecken wie einen Toten auf der Bahre!' Ich entgegnete ihm: 'Ich werde dich in die Höhe heben und auf den Boden schmettern, daß dir die Eingeweide zerreißen!' Danach sagte er: 'Du Frechling, ich will dir das eine Auge ausstechen!' Ich sagte zu ihm: 'Aber ich steche dir beide Augen aus!' Als er das Ei hervorholte, meinte er: 'Das esse ich!' Indem ich den Käse hervor holte, wollte ich sagen: 'Und ich esse diesen Käse!'" Der Minister lachte, als er seine Worte vernahm und sprach: "Wenn Gott will, daß ein Mensch Glück hat, macht er ihm alle Dinge untertan." Usfûrs Weib ging öfters zur Königin, um die Zeit bei ihr zu verbringen; denn diese pflegte sie holen zu lassen und mit Gewändern und Geld zu beschenken. Eines Tages kam Usfûr zu seiner Frau und sagte: "Ach, Weib! Du hast geschworen, daß du diese Stadt niemals verlassen wirst. Nun, wohlan denn, so sollst du, wenn sie wiederkommen und mich holen wollen, zu ihnen sagen: 'Mein Mann ist vor drei Tagen gestorben!' Damit ist uns geholfen. Ach, hör doch auf mich, ich beschwöre dich bei Gott!

Dann sind wir von allen Sorgen erlöst. Wenn du aber nicht tust, was ich dir sage, dann werde ich mich wahrhaftig selber töten." "Ich will es tun!" antwortete die Frau. Danach blieb Usfür dem König drei Tage fern. – Da sagte die Königin: "Geht und holt mir Usfürs Weib!" Die Diener gingen hin; aber Usfür erklärte ihnen, seine Frau sei gestorben. Sie gingen wieder zur Königin und teilten ihr mit, was er gesagt hatte. Da wurde sie von großer Trauer erfüllt und sprach: "Was für eine Krankheit mag sie wohl gehabt haben? Noch vorgestern war sie bei uns!" –Der König aber erkundigte sich nach Usfür, und man sagte ihm: "Seit drei Tagen haben wir ihn nicht gesehen!" Daraufhin schickte der König seine Diener nach ihm aus. Als sie nach ihm riefen, erhob sich seine Frau und fragte: "Wer ist da?" Sie antworteten: "Der König wünscht, daß der Weise zu ihm komme!" Sie sagte: "Der Weise ist vor zwei Tagen verstorben." Da benachrichtigten sie den König. Er fragte, wann er gestorben sei, und die Diener berichteten, seine Frau habe gesagt, er sei vor zwei Tagen gestorben.

Da wurde der König niedergeschlagen und von großer Trauer um ihn erfüllt. Er machte sich auf, um seine Tochter aufzusuchen und ihr zum Tode des Weisen Trost zu spenden. Er fand sie gleichfalls in großer Betrübnis vor, und sie sagte: "Die Frau des Astrologen ist gestorben! Gott erhalte dich um so länger am Leben! Sie war eine vortreffliche Frau und hat uns oft besucht." Der König entgegnete: "Ich habe soeben meine Diener ausgesandt, um ihn holen zu lassen; da hat seine Frau erklärt, er sei gestorben!" Sie aber sagte: "Und ich habe soeben hingeschickt, um sie holen zu lassen; da hat er erklärt, daß seine Frau gestorben sei!" Der König bestand darauf, daß der Astrologe tot sei, während seine Tochter behauptete, die Frau sei tot. Da sagte der König: "In diesem Fall kann nur eines von beiden Tatsache sein. Wenn es dunkel ist, werde ich mit dir in Begleitung von zwei Eunuchen heimlich und unerkannt zu seinem Hause gehen und wir wollen sehen, wer gestorben ist." "Ein guter Vorschlag!" sagte sie. Als es dunkel war, ging der König mit seiner Tochter und zwei Eunuchen weg, und sie kamen zum Hause Usfûrs.

Sie pochten an die Tür, aber niemand ließ sich vernehmen. Sie klopften so lange, daß sie schließlich ärgerlich wurden, ohne jedoch eine Antwort zu erhalten. Da befahl der König, die Tür aufzubrechen. Dies geschah und sie drangen ein. Sie stiegen hinauf und fanden Usfür und seine Frau beide tot daliegend. Da rief der König: "O weh! Wahrhaftig, der Weise und seine Frau sind beide gestorben!" Die Tochter des Königs sagte darauf: "Seine Frau ist aber zuerst gestorben!" Der König sprach: "Ich wünschte, es könnte mir jemand sagen, wer zuerst gestorben ist; ich würde ihm tausend Dinare dafür geben!" Da stieß Usfür einen Schrei aus und setzte sich plötzlich auf, als ob er ein Geist sei, und sprach: "Ich bin zuerst gestorben!" Da mußte der König lachen und sagte: "Warum hast du das getan?" Er antwortete: "Bei Gott, dein Sklave ist gar kein Astrologe! Sondern meine Frau hat mir das nur aufgezwungen!" Da lachte der König wieder über ihn und verlieh ihm ein Ehrenkleid und tausend Dinare. Er ernannte ihn zu seinem Zechgenossen und fortan verbrachte er beim König das angenehmste, erquicklichste, sorgenfreieste und heiterste Leben, bis daß der Tod sie trennte.

#### **DICH GESCHICHTE VOM RUFEN**

Rabbi David Firkes, der Schweiger, der Schüler des Baal schem tov, wollte den Messias rufen. Er wollte aus seinem Willen einen Sturmwind machen, der sollte an der oberen Pforte rütteln, sollte eindringen und rufen und fassen und auf die Erde ziehen. Er band sein Leben los von allen Wesen und Mächten, kasteite sich und lebte in der Gelöstheit viele Tage und Nächte. Aber bald wurde er inne, dass er allein war. Er sollte für die Zeit sprechen, aber er vermochte es nicht. Er sollte ihre Reife künden, aber er nahm sie nicht wahr. Fern von ihm breiteten sich die Lager der Menschen.

Da fand Rabbi David, was ihm zu tun oblag. In jedem Jahr am Versöhnungstag wurde er berufen, das große Gebet vor der Gemeinde zu sprechen. Jetzt erst verstand er den Sinn davon. Er wusste, er Würde auf den Flügeln seines Wortes das Beten aller tragen, das Gebet der Gemeinde und das Gebet ganz Israels - denn ist nicht das Bethaus des Baalschem der Mittelpunkt der geistigen Erde? Und er beschloss, sein Wort auf das Volk zu schleudern wie ein gewaltiges Netz, dass alle Inbrunst von ihren engen Eigenzielen weg gehoben und dem Messias zugeführt werde. Binden wollte er die Seelen Israels zu einer ringenden Schar. Ja, er wollte für die Zeit sprechen. Alle Worte sollten in sein Wort fließen und in ihm empor strömen. Ja, er wollte die Reife der Zeit künden. Das Vielfache sollte zur Einheit verschmelzen, die keinen Mangel mehr kennt.

Der Versöhnungstag war da, und die Gemeinde versammelte sich zum Frühgebet. Wie Tote standen sie in den Totenkleidern und bereiteten sich, in das Auge der Ewigkeit zu blicken. Nur der Meister fehlte. Der Baalschem war sonst der erste im Bethaus, wie ein Torhüter Gottes. Heute säumte er, und die Schar der Seinen harrte sein voller Bangigkeit, denn sie wussten, dass alles, was er tat, aus dem heimlichen Geschehen der Welt seinen Sinn nahm. Als der Morgen sich schon zum Tag aufhellte, trat der Baalschem leise und fast zögernd ein. Er ging an den Versammelten vorbei und sah keinen an, ging an seinen Ort, setzte sich und legte den Kopf auf das Betpult. Jene standen, sahen auf ihn und wagten nicht mit dem Beten zu beginnen. Er aber hob den Kopf nach einer Weile, und seine Augen blinzelten wie eines, der sich müht, in die Sonne zu sehen, dann senkte er ihn und hob ihn Wieder, und das währte eine Zeit. Danach dehnte er sich wie ein Erwachender, der einen umklammernden Traum von den Gliedern abtun will, und winkte, man solle sich zum Frühgebet stellen.

Aber als dieses gesprochen war und die Gemeinde sich geweihten Herzens zu dem großen Gebet rüstete, Welches das Mussaf genannt wird, sah der Meister sich im Kreis um und sah sie stehen, eine große Schar, stumm, im Gewand des Tods, bereit zum Sterben wie zum Leben. Und leis, Wort von Wort gezogen, wie aus der Tiefe des Sterbens, sprach er zu denen, die um ihn standen: "Wer wird Mussaf vorbeten?" Und so fast unhörbar die Rede war, im gleichen Augenblick war ein Staunen entzündet in der Gemeinde und breitete sich still durch den stillen Raum. Denn alle wussten, dies war Rabbi Davids Amt, er war vom Meister seit manchem Jahr eingesetzt als Gottes Diener im lauten und tragenden Sprechen des hohen Mussaf am Tage der Versöhnung. Aus all den zitternden Herzen und von all den flüsternden Lippen sollte er die Wünsche und die Bitten empor tragen, von der Scheu der Herzen und Lippen gelöst. Keiner jedoch wagte, dem Heiligen zu antworten. Er fragte wieder und wieder, bis einer leise und mit

Zagen sprach: "Rabbi David ist doch der Beter!" Da richtete sich der Baalschem auf und wendete sich zur Lade, vor der Rabbi David unirdisch bleich und wie abgestorben stand, und redete zu ihm in gewaltigem Hohn: "Du, David, willst Mussaf vorbeten? Weißt nichts und willst Mussaf vorbeten am Jomhakippurim?" Da standen sie alle bestürzt, denn sie verstanden nicht, was sich ereignete, und jeder fragte sich, wie es möglich sei, dass der Meister dergestalt einen Menschen schmähe, und gar einen Zaddik, und gar am Tag der Versöhnung. Allein die Furcht War groß, und niemand sprach ein Wort. Rabbi David aber stand noch starr und aufgereckt vor der Lade, und ihm war, als trüge ihn ein Wirbelsturm durch die Nacht, Fäuste hoben sich aus dem Wirbel und schlugen ihn, und eisige Krallen rissen seine Seele hervor und warfen sie in die Nacht. So stand er verloren in leerem Raum und wurde keiner Zeit gewahr. Urplötzlich aber Wich der Wirbel, er fand sich vor der Lade stehen und hörte ein Wort des Baalschem zu sich herübertönen. Der Baalschem redete mit leichter Stimme: "Ist keiner da, vorzubeten, nun, so geh schon du, Rabbi David! Da stürzten Rabbi David die Tränen hervor, er weinte und weinte, und begann aus dem Weinen zu beten und betete in großem Weinen, und sein brechendes Herz sandte ihm Tränen und immer neue Tränen.

Die Tränen nahmen in ihrem Strom seine Bereitschaft mit und seinen großen Willen, sie trugen mit sich davon die Kawwana seines Geistes, die Frucht der Tage und Nächte, die Spannung des Unendlichen. Nichts fühlte und wusste er mehr als das Leid seines Herzens, und aus seinem Herzeleid redete er zu Gott und betete und weinte. Und an seinem Leid entbrannte das Leid der Gemeinde und schlug empor.

Wer eine Decke gebreitet hatte über die Fehle seines Lebens, der zog sie nun weg und wies Gott seine Wunden wie einem Arzt. Wer eine Mauer errichtet hatte zwischen sich und den Menschen, der riss sie nieder und litt den Schmerz der andern in seinem Schmerz mit. Und Wem die Brust schwer war, weil er in ihr das Wort nicht finden konnte, das hin dringt zum Kern der Geschicke, der fand es nun und atmete in Freiheit.

Aber als das Fest sich geneigt hatte und die letzten Feiertöne der Neila in den Abend verbraust waren, trat Rabbi David vor den Baalschem hin. Wie er so vor ihm stand, ohne ihn anblicken zu können, und das gütige Angesicht nahe dem seinen nicht sah, nur fühlte, vermochte er sich nicht länger zu halten, sondern sank davor nieder und lag eine Weile stumm und ringend da. Endlich erhob er den Blick und sprach mühevoll: "Rabbi, welche Schuld hast du an mir erschaut?" Hinter ihm hatte sich die Gemeinde geschart, und alle harrten der Worte des Meisters; mit Augen, die das Gebet geläutert und befriedet hatte, sahen sie auf seinen Mund. Der Baalschem sprach: "Keine Schuld finde ich an dir, Rabbi." Er legte ihm die Hände auf die Schultern, neigte sich zu ihm wie ein Vater, der seinen Sohn segnet, und sprach zum andern Mal: "Keine Schuld finde ich an dir" Und als des andern traurig wartender Blick zu ihm aufflog, sprach er weiter: "O Rabbi David, du hast dich bereitet und geheiligt und hast im Feuer der Kasteiung deinen Leib gebadet und hast deine Seele gespannt wie eine Bogensehne der Kawwana, um den Messias zu rufen." Er hielt inne, jener beugte die Stirn, und der Baalschem sprach Weiter: "O Rabbi David, du wolltest dein Wort wie ein Netz schleudern auf das Volk Israel und alle Willen dir dienstbar machen, um den Messias zu rufen." Tiefer beugte jener die Stirn, und der Baalschem sprach Weiter: "O Rabbi David, vermeinst du, deine Gewalt könne das Unfassbare fassen? Und dränge sie auch vor bis zum innersten Himmel und umfinge den Thron des Messias, vermeinst du, du hieltest ihn, wie meine Hand deine Schulter greift? Über die Sonnen, über die Erden wandelt Messias in tausend und tausend Gestalten, und die Sonnen und die Erden reifen ihm entgegen. In seiner obern Form gesammelt, zerstreut in unsägliche Weite, hütet er allerorten das Wachsen der Seele, hebt er aus allen Tiefen die gefallenen Funken Täglich stirbt er die stillen Tode, täglich keimt er in stillen Geburten, täglich steigt er empor und nieder. Wem einst die Seele schlank und vollendet mit reinen Sohlen den reinen Boden tritt, dann wird seine Stunde in seinem Herzen auf pochen, dann wird er sich aus allen Erscheinungen ziehen und wird sitzen auf dem Thron, Herr der Himmelflammen, die aufgeloht sind aus den erlösten Funken, und wird niedersteigen und kommen und leben, und er wird der Seele sein Reich schenken."

Und weiter sprach der Baalschem: "Du aber, Rabbi David, was hast du getan! Du wolltest dich mit der Gemeinde Israels in die Nacht Werfen um des Morgens willen. Aber kennst du den Herrn der Nacht? Wisse, immer ist einer, der die Zeit befragt, und einer, der aus der Zeit antwortet. Einer, der geben Will, und einer, der die Annahme weigert. Dies ist der Herr der Nacht, dazu eingesetzt, den Mangel der Zeit zu künden. Als er sah, dass du dich bereitetest und heiligtest, Wuchs eine große Freude in ihm auf, und er gedachte in deinem Gebet das

Gebet Israels einzufangen und sich ein Spiel daraus zu machen. Er lauerte deinem Gebet auf dem Weg auf, es einzufangen. Ich stritt mit ihm an diesem Morgen, ihn zu verjagen, aber ich übermochte ihn nicht. Da schlug ich deine Seele mit Beschämung, dass sie ihren Willen aufgab und in Tränen verströmte. Dein Gebet stieg auf inmitten der Gebete Israels, frei empor zu Gott." Da beugte sich die Stirn des Rabbi David völlig in Boden. Aber der Baalschem hob ihn auf, zog ihn zu sich heran und sprach:

"Als das Weinen über dich kam, ist an deinem Leide das Leid Israels entbrannt. Jeder stand im Läuterfeuer seines Herzeileids vor Gott, jeder wurde rein im Strom seiner Tränen. Wie viele gefallene Funken hast du da emporgehoben!"

# **DIE GESCHICHTE VON LEILA UND MAJNUN**

Die Geschichte von Leila und Majnun wird seit Tausenden von Jahren im Osten erzählt und sie hat immer grosse Faszination hervorgerufen, weil es nicht nur eine Liebesgeschichte ist, sondern eine Lektion in Liebe; nicht die Liebe, wie sie die Menschen normalerweise verstehen, sondern die Liebe, die sich über die Erde und die Himmel erhebt. \*Hazrat Inayat Khan (1882–1927)

Ein Knabe namens Majnun zeigte seit Kindheit an Liebe in seiner Natur, und dem Auge des Sehers wurde die Tragödie seines Lebens darin enthüllt. Als Majnun in der Schule war, bekam er Leila gern. Mit der Zeit wuchs der Funke zu einer Flamme, und Majnun fühlte sich nicht mehr wohl, wenn Leila etwas später zur Schule kam; mit seinem Buch in der Hand schaute er unentwegt zum Eingang, was die Spötter amüsierte und alle störte. Die Flamme wuchs mit der Zeit zu einem Feuer, und Leila's Herz entzündete sich durch die Liebe von Majnun. Sie schauten sich immer wieder an, sie sah niemand anders als Majnun im Schulzimmer, und er sah nur Leila an. Wenn Majnun in einem Buch las, las er immer nur den Namen Leila, und wenn Leila ein Diktat schrieb, stand auf dem Umschlag der Name von Majnun.

'Alles andere entschwindet, wenn der Gedanke an den Geliebten das Gemüt des Liebenden erfüllt.'

Alle in der Schule flüsterten einander zu und zeigten auf sie. Die Lehrer waren beunruhigt und schrieben den Eltern beider Kinder, dass sie verrückt seien und einander unendlich gern hatten und es keinen Weg gebe, ihre Aufmerksamkeit von ihrer Liebesgeschichte wegzubringen; diese hatte allen Fortschritt in der Schule zum Erliegen gebracht. Die Eltern von Leila nahmen sie sofort von der Schule und überwachten sie sorgfältig. So nahmen sie sie von Majnun fort, doch wer konnte Majnun aus ihrem Herz wegnehmen? Sie hatte keinen anderen Gedanken als den an Majnun. Und Majnun ohne sie, mit Unrast und Trauer im Herzen, hielt die ganze Schule in Aufruhr, bis seine Eltern gezwungen waren, ihn nach Hause zu nehmen, weil es dort in der Schule für ihn nichts mehr gab. Die Eltern von Majnun riefen Ärzte, Wahrsager, Heiler, Magier und warfen ihnen alles Geld zu Füssen, um ein Heilmittel dagegen zu finden, dass Majnun den Gedanken an Leila immer im Herz trug. Doch wie war dies möglich? Sogar Lugman, der grosse Arzt des Altertums, hatte keine Heilung für den Liebeskranken. Nie hat je jemand einen Patienten von Liebe geheilt. Freunde kamen, Verwandte kamen, Gutwünscher kamen, weise Ratgeber kamen, und alle versuchten ihr Bestes, den Gedanken an Leila aus seinem Gemüt zu bringen, doch alles war umsonst. Jemand sagte zu ihm, 'O Majnun, warum trauerst du so über die Trennung von Leila? Sie ist nicht schön. Ich kann dir tausend schönere und charmantere Mädchen zeigen, und ich kann dich unter ihnen eine Freundin für dich aussuchen lassen. Majnun antwortete 'O, um die Schönheit von Leila zu sehen, brauchst du die Augen von Majnun.' Als wirklich keine Lösung mehr möglich schien, suchten die Eltern von Majnun die Zuflucht zur Ka'aba als ihre letzte Hoffnung. Sie nahmen Majnun auf die Pilgerschaft nach Mekka mit. Als sie in die Nähe der Ka'aba kamen, drängten sich eine grosse Menge Leute um sie herum, und beide Eltern gingen und beteten zu Gott, 'O Herr, Du bist höchst gnadenreich und barmherzig, gewähre unserem einzigen Sohn Deine Gnade, dass das Herz von Majnun befreit werden möge vom Liebesschmerz um Leila. Alle hörten ganz genau zu, und warteten gespannt darauf, was Majnun dazu sagen würde. Dann baten die Eltern Majnun: 'Kind geh und bete, dass die Liebe zu

Leila von Deinem Herzen genommen werden möge.' Majnun antwortete: 'Und wenn ich beten gehe, werde ich dann Leila treffen?' Riesig enttäuscht sagten die Eltern zu ihm: 'Bete, Kind, was immer du beten möchtest.' Er ging dorthin und sagte: 'Ich will meine Leila' und alle, die herumstanden sagten: 'Amen'. 'Die Welt gibt das Echo zum Ruf des Liebenden.' Nachdem die Eltern alle Möglichkeiten ausprobiert hatten, Majnun von seiner Verrücktheit zu heilen, dachten sie, dass es wohl das beste sei, die Eltern von Leila zu besuchen, weil dies die letzte Hoffnung war, das Leben von Majnun zu retten. Sie sandten den Eltern von Leila, die einem anderen Glauben angehörten, eine Botschaft, in der stand: 'Wir haben alles getan, um Majnun den Gedanken an Leila zu nehmen, doch wir haben nichts erreicht, noch ist uns eine Hoffnung geblieben ausser jener, dass Ihr in eine Heirat einwilligen würdet.' Jene antworteten: 'Obwohl uns dies dem Zorn unserer Leute aussetzt, scheint auch Leila nie einen Augenblick den Gedanken an Majnun zu vergessen, und seit wir sie von der Schule fortgenommen haben, wird sie immer schwächer. Daher sollten wir uns nicht dagegen wehren, Leila mit Majnun verheiraten zu lassen, wenn wir nur überzeugt würden, dass er gesund ist.' Als sie dies hörten waren die Eltern von Majnun sehr erfreut und rieten Majnun, dass er sich vernünftig benehmen solle, so dass die Eltern von Leila nicht vermuten sollten, er sei verrückt. Majnun war mit allem einverstanden, wenn er nur seine Leila treffen könne. Sie gingen, wie es Brauch ist im Osten, in einer Prozession zum Haus der Braut, wo ein besonderer Platz hergerichtet wurde für den Bräutigam, der mit Blumen überhäuft wurde. Doch wie man im Osten sagt, die Götter seien gegen Liebende, so gewährte das Schicksal diesen vollkommenen Liebenden das Glück des Zusammenseins nicht. Der Hund, der Leila jeweils zur Schule begleitete, kam zufällig in das Zimmer, wo sie warteten. Sobald Majnuns Auge auf den Hund fiel, brachen seine Gefühle hervor. Er konnte nicht auf seinem Sessel bleiben und nur den Hund anschauen. So rannte er auf den Hund zu und küsste seinen Pfoten, und legte alle Blumengirlanden dem Hund um den Hals. Es gab kein Zeichen der Liebe oder Anbetung, die Majnun dem Hund nicht erwies.

Dieses Verhalten zeigte klar, dass er verrückt war. Wie die Sprache der Liebe für den Lieblosen Geschwätz ist, so wurde die Handlung von Majnun als Verrücktheit angesehen von denen, die dabei waren. Alle waren sehr enttäuscht und Majnun wurde nach Hause zurückgebracht und die Eltern von Leila verweigerten das Einverständnis zur Heirat. Diese böse Enttäuschung machte die Eltern von Majnun völlig hoffnungslos, und sie wachten nicht mehr über ihn, weil sie sahen, dass ihm gleichgültig war, ob er lebte oder tot war, und dies gab Majnun die Freiheit, in der Stadt herum zu wandern auf der Suche nach Leila, und er fragte einen jeden, den er traf, nach Leila. Zufällig traf er einen Briefboten, der auf dem Rücken eines Kamels Post trug, und als Majnun diesen Mann fragte wo Leila sei, sagte jener: 'Ihre Eltern haben dieses Land verlassen und haben sich hundert Meilen von hier niedergelassen.' Majnun bat ihn, Leila seine Botschaft zu überbringen. Er sagte: 'Mit Vergnügen.' Doch als Majnun ihm die Geschichte zu erzählen begann, erzählte er eine lange, lange Zeit.

# 'Die Botschaft der Liebe hat kein Ende.'

Der Briefbote war teils amüsiert und teils bewunderte er seine Ernsthaftigkeit. Obwohl Majnun auf seiner langen Reise zum Gefährten wurde und neben seinem Kamel herging, sagte er ihm aus Mitleid trotzdem: 'Nun bist du zehn Meilen mit mir gelaufen, um mir deine Botschaft zu erzählen; wie lange wird es wohl gehen, bis ich diese Botschaft Leila überbracht habe? Geh nun deiner Wege, ich werde mich darum kümmern.' Da ging Majnun zurück, doch war er nicht hundert Meter weit gegangen, als er zurückkam und sagte: 'O lieber Freund, ich habe noch ein paar wenige Dinge vergessen, die du meiner Leila sagen solltest'. Um diesmal seine Botschaft erzählen zu können, ging er nochmals zehn Meilen auf seinem Weg. Der Bote sagte: 'Bei allen guten Geistern, gehe nun zurück. Du bist schon so weit gegangen. Wie soll ich denn all die Dinge behalten können, die du mir mitgegeben hast? Doch werde ich trotzdem mein Bestes tun. Geh nun zurück, du bist schon weit von zu Hause weg.' Majnun ging ein paar Meter zurück, und es kam ihm wieder etwas in den Sinn, was er dem Briefboten sagen müsste und rannte ihm nach. So ging er mit ihm den ganzen Weg und schliesslich erreichte Majnun selber den Ort, an dem er seine Botschaft hinschicken wollte. Der Briefträger war erstaunt über diese ernsthafte Liebe und sagte zu ihm, 'Du bist nun schon im Land angekommen, wo deine Leila lebt. Bleib jetzt in dieser Ruine einer Moschee. Sie liegt ausserhalb der Stadt; wenn du mit mir in die Stadt kommst, werden sie dich ergreifen, bevor du Leila erreichen kannst. Das Beste ist nun für dich, hier auszuruhen, weil du so weit gelaufen bist, und ich werde deine Botschaft Leila überbringen, sobald ich sie sehen kann. 'Die Berauschung der Liebe sieht weder Zeit noch Raum.'

Majnun hörte auf seinen Rat und blieb dort, und wollte auch gerne etwas ruhen, doch die Vorstellung, dass er in der Stadt war, in der Leila wohnte, brachte ihn dazu zu überlegen, in welche Richtung er wohl seine Füsse ausstrecken sollte. Er dachte an den Norden, Süden, Osten und Westen und dachte bei sich: 'Wenn Leila auf dieser Seite wohnen würde, wäre es unhöflich von mir, meine Füsse dahin auszustrecken. Am besten ist es daher, wenn ich meine Füsse an einem Seil zusammenbinde und ich mich kopfüber an diesen Balken hänge; weil dort oben wird sie sicher nicht sein.' Er war durstig und konnte kein Wasser finden ausser etwas Regenwasser, das in einem lange nicht benutzten Tank war. Als der Briefträger das Hause von Leila's Eltern betrat, sah er Leila und sagte zu ihr: 'Ich musste mich sehr darum bemühen, mit dir sprechen zu können. Dein Geliebter Majnun, der ohne Beispiel ist auf der ganzen Welt, gab mir eine Botschaft für dich, und er hörte nicht auf von dir zu sprechen auf der ganzen Reise, und ist nun bis hierher gekommen mit dem Kamel.' Sie sagte: 'Oh je! Armer Majnun! Mich nimmt wunder, was aus ihm werden wird.' Sie fragte ihre alte Amme, 'Was wird aus einem Menschen, der ohne Unterbruch hundert Meilen gelaufen ist?' Die Amme sagte hart: 'Ein solcher Mensch stirbt.' Leila sagte: 'Gibt es einen Kur?' Sie sagte: 'Er muss etwas Regenwasser trinken, das im Vorjahr gesammelt wurde, und von dem Wasser muss eine Schlange getrunken haben, und dann müssen seine Füsse zusammengebunden werden und er muss lange kopfüber hängen bleiben; dies mag vielleicht sein Leben retten.' Leila sagte, 'Oh, wie schwierig ist es, so etwas zu erreichen!' Gott, der selber Liebe ist, war es, der Majnun führte, daher alles kam so an Majnun heran, wie es am besten war für ihn.

'Wahrlich, die Liebe selbst ist Heilerin ihrer eigenen Wunden.'

Am nächsten Morgen legte Leila ihr Essen beiseite und sandte es heimlich, durch eine Magd, die sie ins Vertrauen zog, mit einer Botschaft an Majnun, um ihm zu sagen, dass sie sich genauso danach sehnte, ihn zu sehen wir er sie, der Unterschied lag lediglich in den Ketten, die sie hinderten; sobald sie die Möglichkeit hätte, würde sie ihn besuchen kommen. Die Magd ging zu der Ruine der Moschee, und sah dort zwei Leute sitzen, der eine ganz in sich versunken, ohne auf seine Umgebung zu achten, und ein weiterer, ein fetter, starker Mann. Sie dachte, dass Leila unmöglich so einen wie diesen Träumer lieben könnte; sie hätte sich dazu nie hergeben können. Doch um sicher zu sein, fragte sie, welcher der beiden Majnun sei. Das Gemüt von Majnun war tief in Gedanken versunken und weit von ihren Worten weg, doch der Mann, der arbeitslos war, freute sich, den Essenskorb in ihrer Hand zu sehen und sagte: 'Wen suchst du?' Sie sagte: 'Mir wurde aufgetragen, dies Majnun zu geben. Bist du Majnun?' Er streckte sofort die Hand aus nach dem Korb und sagte: 'Ich bin derjenige, für den du dies gebracht hast.' und tauschte ein paar Scherzworte mit ihr, und sie freute sich sehr darüber. Als die Magd zurückkam, fragte Leila: 'Hast du es ihm gegeben?' Sie sagte: 'Ja, das tat ich.' Leila sandte darauf jeden Tag einen grösseren Teil ihres Essens ihrem Majnun, und jeden Tag nahm es jener Mann, der sich sehr darüber freute, besonders da er ohne Arbeit war. Leila fragte eines Tages ihre Magd: 'Du sagst mir nie, was er sagt und wie er isst.' Sie sagte: 'Er sagte, dass er dir sehr dafür dankt und er das Essen schätzt, und er ist ein fröhlicher Mann der viel plaudert. Du musst dir keine Sorgen um ihn machen, er wird jeden Tag dicker.' Leila sagte: 'Doch mein Majnun war nie dick, und hatte nie eine Neigung dazu, und er ist zu tief in seinen Gedanken versunken, um nette Dinge zu Leuten zu sagen. Er ist zu traurig, um sprechen zu können.' Leila vermutete sofort, dass die falsche Person das Essen erhalten hatte. Sie fragte: 'Ist sonst noch jemand dort?' Die Magd sagte: 'Ja, da sitzt noch ein anderer, doch er scheint ausser sich zu sein. Er nimmt nie wahr, ob jemand kommt oder geht, noch hört er ein Wort von dem, was die Leute sprechen. Er kann unmöglich der Mann sein, den du liebst.' Leila sagte: 'Ich glaube, dies muss er sein. Oh weh, und du hast die ganze Zeit das Essen einem falschen gegeben! Um sicherzugehen nimm heute ein Messer mit auf dem Teller statt des Essens und sag zu jenem, dem du das Essen gegeben hast, 'Für Leila brauche ich ein paar Tropfen deines Blutes, um sie von einer Krankheit zu heilen.' Als die Magd das nächste Mal zur Moschee kam, kam der Mann wie immer gierig, um sein Essen zu erhalten; doch als er das Messer sah, war er überrascht. Die Magd sagte ihm, dass sie ein paar Tropfen seines Blutes brauchen würde um Leila zu heilen. Er sagte, 'Nein, ich bin ganz gewiss nicht Majnun. Dort ist Majnun. Frag ihn danach.' Die Magd ging dumm zu ihm hin und sagte laut: 'Leila möchte ein paar Tropfen deines Blutes, um sie zu heilen.' Majnun nahm sofort das Messer in die Hand und sagte, 'Wie glücklich bin ich, dass mein Blut meiner Leila nützlich sein kann. Dies ist nichts, sogar wenn ich mein Leben geben müsste, um sie zu heilen, würde ich mich glücklich schätzen, es herzugeben.'

'Was immer der Liebende tut für den Geliebten, es wird nie genug sein.'

Er stach an mehreren Orten in seinen Arm, doch das monatelange Hungern hatte kein Blut zurückgelassen, nichts als Haut und Knochen. Als er es an vielen Orten versucht hatte, kam ein Tropfen Blut heraus. Er sagte, 'Dies ist, was mir geblieben ist, nimm dies.'

'Liebe bedeutet Schmerz, doch nur der Liebende allein ist über jeden Schmerz erhaben.'

Dass Majnun in der Stadt war, wurde bald bekannt, und als Leila's Eltern davon hörten, dachten sie: 'Sicher wird Leila verrückt werden, wenn sie je Majnun sehen wird.' Daher entschlossen sie sich, die Stadt für einige Zeit zu verlassen; sie dachten, dass Majnun nach Hause zurückkehren würde, wenn er herausfand, dass Leila nicht mehr da war. Bevor sie gingen, sandte Leila eine Botschaft an Majnun, in der sie schrieb: 'Wir werden die Stadt für eine Weile verlassen, und ich bin sehr unglücklich, dass ich dich nicht treffen konnte. Die einzige Möglichkeit, uns zu sehen ist, wenn wir uns unterwegs treffen könnten, wenn du vorausgehst und in der Sahara auf mich wartest.' Majnun machte sich glücklich auf, um in die Sahara zu gehen, mit der grossen Hoffnung, seine Leila wiederzusehen.

Als die Karawane in der Wüste ankam und Rast machte, waren die Eltern von Leila schon etwas erleichtert, und sie sahen auch, dass Leila etwas glücklicher war über den Wechsel, wie sie dachten - sie kannten den wahren Grund ja nicht. Leila ging auf einen Spaziergang in der Sahara mit ihrer Magd, und traf plötzlich auf Majnun, dessen Augen lange Zeit auf den Pfad gerichtet war, wo sie herkommen musste. Sie kam und sagte: 'Majnun, ich bin hier.' Majnun hatte keine Kraft mehr in seiner Zunge, um seine Freude auszudrücken. Er hielt ihre Hand und drückte sie an seine Brust und sagte, 'Leila, wirst du mich nicht mehr verlassen?' Sie sagte, 'Mainun, ich konnte nur für einen Augenblick kommen. Wenn ich länger bliebe, würden meine Leute nach mir suchen und dann wäre dein Leben nicht mehr sicher.' Majnun sagte: 'Ich habe keine Sorge um das Leben. Du bist mein Leben. O bleibe, verlass mich nicht mehr.' Leila sagte, 'Majnun, sei vernünftig und glaub mir. Ich werde sicher zurückkommen.' Majnun liess ihre Hände los und sagte: 'Sicher glaube ich dir.' So verliess Leila Majnun mit schwerem Herzen, und Majnun, der so lange nur von seinem eigenen Fleisch und Blut gelebt hatte, konnte nicht mehr aufrecht stehen, sondern fiel rückwärts gegen einen Baumstamm, der ihn stützte, und so blieb er, nur die Hoffnung hielt ihn am Leben. Jahre vergingen und dieser halbtote Körper von Majnun war allem ausgesetzt, Kälte und Hitze und Regen, Frost und Sturm. Die Hände, die die Äste hielten, wurden selber zu Ästen, sein Körper wurde ein Teil des Baumes. Leila war auf ihren Reisen so unglücklich wie zuvor und die Eltern hatten die Hoffnung für ihr Leben aufgegeben. Sie lebte nur in der einen Hoffnung, dass sie eines Tages ihr Versprechen erfüllen könnte, das sie Majnun gegeben hatte: 'Ich werde zurückkommen.' Sie fragte sich, ob er noch am Leben sei oder tot, ob er weggegangen sei oder ob ihn die Tiere in der Sahara fortgetragen hätten. Als sie zurückkamen, hielt die Karawane am gleichen Ort, und Leilas Herz füllte sich mit Freude und Sorge, mit Heiterkeit und düsteren Gedanken, mit Hoffnung und Angst.

Als sie den Ort suchte, an dem sie Majnun verlassen hatte, traf sie einen Holzarbeiter, der ihr sagte: 'Oh, geh nicht dahin. Da drüben ist eine Art Geist.' Leila fragte: 'Wie sieht er aus?' Er sagte, es ist ein Baum und gleichzeitig ein Mann, und als ich mit der Axt einen Ast abschlug, hörte ich ihn mit einem tiefen Seufzer sagen: 'Oh Leila.' Als sie dies hörte, bewegte sie dies über alle Massen. Sie sagte, sie würde dorthin gehen, und als sie in die Nähe kam, sah sie, dass sich Majnun beinahe in den Baum verwandelt hatte. Fleisch und Blut war alles aufgebraucht, und die Haut und Knochen, die übrig geblieben waren, waren in der Berührung mit dem Baum wie seine Äste geworden. Leila rief ihn laut: 'Majnun?' Er antwortete: 'Leila!' Sie sagte, 'Ich bin hier wie ich versprochen hatte, O Majnun.' Er sagte, 'Ich bin Leila.' Sie sagte, 'Majnun, komm zur Vernunft. Ich bin Leila, schau mich an.' Majnun sagte: 'Bist du Leila? Dann gibt es mich nicht mehr' und er war tot. Leila konnte, als sie diese Vollkommenheit der Liebe sah, nicht einen Augenblick länger leben. Sie schrie zur gleichen Zeit den Namen Majnuns, fiel zu Boden und starb.

'Der Geliebte ist alles in allem, der Liebende verhüllt ihn bloss. Der Geliebte ist alles, was lebt, der Liebende ist ein totes Ding.'

#### **DIE GESCHICHTE VOM RUSSISCHEN PILGER**

Ich bin ein heimatloser Pilger, von niedrigstem gesellschaftlichem Stand, und pilgere von Ort zu Ort. Auf dem Rücken trage ich einen Beutel mit trockenem Brot und auf der Brust einen Beutel mit der Bibel und einem Buch über das Gebet. Dies ist mein ganzer Besitz. Ich wurde in einem Dorf im Gebiet Oriol als zweites Kind geboren. Mein Bruder war acht Jahre älter. Als ich zwei war, starben unsere Eltern und unser Großvater nahm uns zu sich. Mein Bruder begann bald, sich herumzutreiben und gewöhnte sich das Trinken an. Als ich sieben war und einmal mit ihm auf dem Ofen lag, stieß er mich herunter und ich verletzte mir den linken Arm. Der Arm verdorrte danach und seitdem kann ich ihn nicht mehr bewegen.

Da ich nun für körperliche Arbeiten unbrauchbar geworden war, brachte mir Großvater das Lesen bei, und zwar aus der Bibel, da wir kein anderes Buch hatten. Als ich 17 war, starb Großmutter. Großvater glaubte, wir bräuchten eine Frau zur Haushaltsführung, und deshalb verheiratete er mich. Das Mädchen war 20 Jahre alt. Ein Jahr später jedoch starb Großvater. Mein Bruder war auf Abwege geraten, und deshalb hatte uns Großvater sein Haus und sein ganzes Erbe vermacht. Mein Bruder wurde sehr neidisch; eines Nachts brach er bei uns ein, stahl das geerbte Geld und zündete das Haus an. Mit Mühe und Not konnten wir damals unser Leben retten. Mit geliehenem Geld gelang es uns danach, ein kleines Hüttchen zu bauen. Meine Frau ernährte uns beide durch Spinnen, Nähen und Stickarbeiten. Ich las ihr bei der Arbeit aus der Bibel vor, denn aufgrund meiner Verletzung konnte ich keine Arbeit finden. Nachdem so zwei Jahre vergingen, starb meine Frau plötzlich an Fieber und ich blieb völlig allein zurück. Alles in der Hütte erinnerte mich an sie, und ich hatte eine solche Sehnsucht nach ihr, dass ich es nicht mehr in der leeren Hütte aushalten konnte. Ich verkaufte die Hütte, verschenkte das Geld den Armen, nahm meine Bibel und zog als Pilger von einem Ort zum anderen. Als ich nach einiger Zeit der Wanderschaft in eine Kirche kam, wurde dort während der Messe der Satz vorgelesen: "Betet ohne Unterlass." Dies machte mich stutzig und ich begann darüber nachzudenken. Wie kann man denn ständig beten, man muss doch auch andere Dinge tun, um sein Leben zu erhalten? Ich las die Stelle noch einmal in der Bibel nach, konnte sie mir aber nicht erklären. Zuerst dachte ich, ich würde die Erklärung wohl noch in einer guten Predigt hören. Ich besuchte deshalb viele Gottesdienste, in denen über das Gebet gepredigt wurde. Dort wurde jedoch nie gesagt, wie man ohne Unterlass beten könne. Mein Verlangen, das zu verstehen, wurde immer größer.

Schließlich beschloss ich, mit Gottes Hilfe einen erfahrenen Menschen zu suchen, der es mir erklären könne. Auf meiner Pilgerwanderschaft fragte ich nun gezielt die Leute, ob es nicht irgendwo einen geistigen Lehrer oder frommen erfahrenen Führer gäbe. Dadurch lernte ich einige ehrenwerte und gelehrte Menschen kennen, allerdings konnte mir keiner meine Frage zufriedenstellend beantworten. Als ich bereits ein Jahr auf Wanderschaft war, holte mich auf der Landstraße ein altes Männlein ein und wir kamen ins Gespräch. Der Alte erzählte mir, dass 10 km abseits der Landstraße eine Klostereinsiedelei mit einem Gasthof sei, in dem man Pilger kostenlos bewirte. Seine Einladung dorthin schlug ich jedoch ab mit den Worten: "Ich habe genug Proviant dabei. Meine Ruhe hängt nicht von einer Herberge ab, sondern von einer spirituellen Belehrung." Das interessierte den Alten. Schließlich erzählte ich ihm meine Geschichte. Er bekreuzigte sich und antwortete: "Lieber Bruder, danke Gott, dass du dieses unüberwindliche Verlangen nach der Erkenntnis des unablässigen Gebets hast. Erkenne in deiner langen Suche das Wirken Gottes. Er wollte dir zeigen, dass man weder durch Weisheit dieser Welt noch durch äußeren Wissensdurst das unablässige Gebet erlangen kann. Schulmäßiges Wissen hilft hier nicht weiter." Auf diese Art begann er mich langsam zu unterweisen. Ich merkte bald, dass der Alte ein Starez war, der aus innerer Erfahrung genau wusste, was das unablässige Gebet war. Während des Gesprächs waren wir, ohne dass ich es recht bemerkt hatte, bis zu der Klostereinsiedelei gekommen, wo er zu wohnen schien. Auf meine innige Bitte, mich in das unablässige Gebet einzuweisen, lud er mich voller Liebe zu sich ein. Wir betraten seine Klosterzelle und er erklärte mir folgendes: "Das unablässige innere Jesusgebet ist das ununterbrochene Anrufen des göttlichen Namens Jesu, wobei man sich seine ständige Anwesenheit vorstellt und ihn, bei jeder Handlung, überall, zu jeder Zeit, sogar während des Schlafs um sein Erbarmen bittet." Er erklärte mir, dass das Erlernen dieses Gebets vor allem eine Gewöhnungssache sei, und wenn man sich einmal daran gewöhnt habe, würde es einem eine außerordentliche Freude geben. Man hätte dann den Wunsch, es ständig zu verrichten, und das würde sich wie von selbst tun. Konkrete Anweisungen las er mir aus einem Buch vor, das den seltsamen Titel trug: Philokalia, oder die Liebe zur geistlichen Schönheit derer, die die Wachsamkeit des Geistes üben. Dort hieß es: Setze dich in der Stille und Einsamkeit hin, schließe die Augen und lasse den Atem ganz leicht fließen. Führe dann deine

Aufmerksamkeit aus dem Kopf ins Herz, so dass dein Vorstellungsvermögen. Denken und Fühlen vom Herz ausgehen. Im Rhythmus des Atems sprich in Gedanken — oder auch leise die Lippen bewegend — folgendes: »Herr Jesus Christus, erbarme dich meiner.« Vertreibe alle fremden Gedanken, sei nur still und habe Geduld und übe dieses Gebet sehr häufig. Er erklärte es mir dann in seinen eigenen Worten wieder und wieder und beantwortete alle meine Zweifel. Voller Begeisterung hörte ich zu und verschlang alles in meinem Gedächtnis. So verbrachten wir die ganze Nacht. Am Morgen, ohne geschlafen zu haben, gingen wir direkt zur Frühmesse in die Klosterkirche. Nach der Messe sagte mir der Starez liebevoll, ich solle regelmäßig zu ihm kommen, solange ich das unablässige Gebet lerne. Dann verließ er mich. Als ich allein in der Kirche zurückblieb, fühlte ich riesigen Eifer in mir aufkommen. Doch dann kamen mir Sorgen zur praktischen Ausführung: Wie sollte ich denn hier überleben? In diesem Gasthof würde man mich höchstens drei Tage übernachten lassen. In der Nähe hatte ich kein Dorf gesehen, wo ich vielleicht Unterkunft und Lebensunterhalt hätte finden können. Ich flehte zu Gott um Beistand. Schließlich kam jemand und ich erfuhr, dass es in einiger Entfernung doch ein Dorf gab. Sofort wanderte ich dorthin. Zu meinem Glück schenkte mir Gott eine bequeme Anstellung bei einem Bauern: Ich sollte den ganzen Sommer seinen Gemüseacker bewachen und dazu in einer Schutzhütte auf dem Acker wohnen. Gott sei Dank! Ich hatte einen ruhigen Fleck gefunden. Etwa eine Woche versuchte ich, das innere Gebet so zu üben, wie ich es von dem Starez gehört hatte. Anfangs schien es zu gehen. Doch bald machten sich Schwere, Trägheit, Langeweile und Schläfrigkeit in mir breit. Viele Gedanken stürmten auf mich ein. Deprimiert ging ich zum Starez und berichtete ehrlich, wie es mir erging. Er antwortete mir liebevoll: "Bruder, dies ist der Kampf der Finsternis gegen dich. Aber auch die Finsternis handelt nach Gottes Willen, vergiss das nie. Wahrscheinlich musst du wohl noch etwas Demut erlangen. Darum ist es auch noch zu früh, mit Übereifer den höchsten Zugang zum Herzen zu suchen." Dann las er mir aus der Philokalia eine passende Anweisung vor: Wenn du nach einigem Bemühen nicht in das Herzensland Eingang findest, dann bediene dich deiner Fähigkeit, Worte auszusprechen. Vertreibe fremde Gedanken und spreche unaufhörlich: »Herr Jesus Christus, erbarme dich meiner«. Und wenn es sein muss, zwinge dich dazu. Die Erfahrung hat gelehrt, dass du so den Zugang zum Herzen erlangst. Der Starez empfahl mir also, das Gebet erst einmal mündlich zu wiederholen. Zusätzlich gab er mir einen Rosenkranz und wies mich an, das Gebet täglich 3000-mal zu wiederholen, egal ob ich stehe, sitze, gehe oder liege. Mit neuer Hoffnung kehrte ich zu meinem Acker zurück. In den ersten Tagen empfand ich die Übung trotzdem als schwierig. Sie gelang mir nur mit etwas innerem Zwang. In den folgenden Tagen sprach sich das Gebet aber zunehmend leichter und beguemer.

Bald spürte ich eine Art Verlangen, das Gebet immer wieder zu wiederholen. Nach einer Woche besuchte ich den Starez wieder und berichtete ihm alles. Er ermutigte mich weiter und wies mich an, die Anzahl auf 6000 zu erhöhen.

Die ganze folgende Woche achtete ich auf meinem einsamen Acker nur darauf, die Anweisung des Starez genau einzuhalten, egal, welche Gedanken auf mich einstürmten. Ich gewöhnte mich dabei mehr und mehr an das Gebet. Wenn ich mal einen Moment damit aufhörte, hatte ich bald das Gefühl, als würde mir etwas fehlen oder als hätte ich etwas verloren. Sofort fing ich dann wieder zu beten an und mir wurde wieder ganz wohl. Als ich nach zehn Tagen noch nicht bei meinem Starez gewesen war, kam er selbst zu mir. Er hörte sich meinen Bericht erfreut an und forderte mich auf, ab jetzt 12000-mal täglich das Gebet zu verrichten. Dabei sollte ich weiterhin in der Einsamkeit bleiben und möglichst früh aufstehen und spät schlafen gehen. Ich befolgte, was er es gesagt hatte. Am ersten Tag war es mir allerdings fast unmöglich, die 12000 Male zu erreichen. Ich war damit bis ganz spät abends beschäftigt. Am nächsten Tag ging es glücklicherweise schon besser. Nach fünf Tagen stellten sich ein angenehmes Empfinden und eine Lust am Gebet ein. Und eines Morgens hatte ich plötzlich das Gefühl, als hätte mich das Gebet geweckt. Mein ganzes Verlangen drängte mich danach, das Jesusgebet zu verrichten. Meine üblichen Morgengebete sprach meine Zunge nur noch ganz ungeschickt aus. Als ich schließlich das Jesusgebet sprach, kamen die Worte wie von selbst. Den ganzen Tag war ich voller Freude — ich war wie in einer anderen Welt, und mit Leichtigkeit schaffte ich es, die 12000 Gebete schon am frühen Abend abgeschlossen zu haben. Ich hatte große Lust weiter zu machen, wagte aber nicht, mehr zu wiederholen als mir mein Starez gesagt hatte. Auch an den folgenden Tagen konnte ich mit derselben Leichtigkeit das Gebet wiederholen. Als ich wieder zu meinem Starez ging und ihm Bericht erstattete, freute er sich, dass ich diese Lust und Leichtigkeit gefunden hatte. Er erklärte mir, dass dies eine natürliche Folge der häufigen Übung sei. Nun gestattete er mir, das Gebet so oft ich wollte und so viel wie möglich zu wiederholen. Ich sollte den Namen Jesu ohne zu zählen anrufen, mich demütig seinem göttlichen Willen ergeben und von ihm alle Hilfe erwarten. Den ganzen Sommer

verbrachte ich dann im unablässigen mündlichen Jesusgebet. Sogar in meinen Träumen träumte ich, dass ich das Gebet wiederhole. Ich spürte eine große Ruhe. Alle fremden Gedanken hörten ganz von selbst auf. Ich dachte an nichts anderes als an das Gebet. Manchmal spürte ich eine selige Wärme in meinem Herzen. Ich wusste nicht, wie ich Gott danken sollte. Traf ich einen Menschen, so erschien er mir immer so liebenswert und nah, als wäre er mein Verwandter, auch wenn ich gar nichts mit ihm zu tun hatte. Aber ich konnte mich nicht lange an der Anwesenheit meines geliebten Starez erfreuen, denn gegen Ende des Sommers starb er. Das einzige, was mir von ihm blieb, war der Rosenkranz. Der Bauer, dessen Acker ich bewacht hatte, hatte jetzt nach dem Sommer keine Arbeit mehr für mich. Er gab mir zwei Rubel und entließ mich. Da ich keinen Lehrer mehr hatte, wollte ich wenigstens mit Hilfe des Buches Philokalia weiter im Gebet vorankommen. Leider erfuhr ich, dass mein Geld für ein neues Buch nicht reichte. Durch Gottes Willen jedoch fand sich schließlich jemand, der mir ein völlig zerlesenes Exemplar für zwei Rubel überließ. Dann nahm ich meine Pilgerschaft wieder auf. Unablässig betend wanderte ich manchmal bis zu 70 Kilometer am Tag. Ich fühlte dabei gar nicht, dass ich ging, denn ich fühlte nur, dass ich das Gebet verrichtete. Es wurde mir wertvoller und süßer als alles andere in der Welt. Kam eisige Kälte, dann erwärmte mich das Gebet. Marterte mich der Hunger, dann ließ mich das Gebet vergessen, dass ich essen wollte. Fühlte ich mich krank, dann machte das Gebet, dass ich den Schmerz nicht mehr spürte.

Beleidigte mich jemand, so verschwand durch die Süße des Jesusgebets sogleich die Kränkung und der Zorn. Ich machte mir um nichts mehr Sorgen. Gleichzeitig war mir bewusst, dass mein Zustand sozusagen nur künstlich durch die gewohnheitsmäßige Wiederholung erzeugt war. Das eigentliche Herzensgebet hatte ich noch gar nicht erlernt. Ich traute mich jedoch nicht, mir eigenmächtig das innere Herzensgebet anzueignen. Dazu wartete ich auf ein Zeichen von oben. Als ich so meines Weges zog und unablässig das Gebet verrichtete, da fühlte ich nach einiger Zeit, dass das Gebet ganz von selbst ins Herz überzugehen begann. Das Herz begann, mit dem Herzschlag irgendwie innerlich die Gebetsworte auszusprechen, und zwar so: 1: Herr, 2: Jesus, 3: Christus, usw. Ich hörte auf, das Gebet mit den Lippen zu sprechen und horchte verwundert, wie das Herz es betete. Dabei hatte ich die Empfindung, als würde ich mit den Augen nach innen schauen. Ich fühlte einen leisen Schmerz im Herzen und im Geist entzündete sich eine brennende Liebe zu Jesus. Danach entstand eine wohltuende Erwärmung im Herzen, die sich über die ganze Brust ausbreitete. Eifrig studierte ich meine Philokalia, um zu verstehen, was in mir vor sich ging. Manche Stellen des Buches verstand ich nicht. Durch Gottes Gnade erschien mir jedoch mein verstorbener Starez von Zeit zu Zeit im Traum und gab mir Erläuterungen. So verbrachte ich meine Zeit in großer Seligkeit, mein Herz war entflammt von der Liebe Gottes durch das innere Gebet. Ich begann zu verstehen, was gemeint ist mit: "Ihr werdet in mir sein" und "Gib mir dein Herz". Wenn ich so mit meinem Herzen betete, schien die ganze Umgebung zu mir zu sprechen: die Bäume, die Gräser, die Vögel, die Erde, die Luft, das Licht, — alles schien die Liebe Gottes zu bezeugen. Ich begann zu verstehen, was in der Philokalia gemeint war mit der Aussage: "Die Sprache der Geschöpfe verstehen."

Nach einigen Abenteuern, die ich mit Hilfe des Gebets heil überstand, traf ich in einer ganz einsamen Gegend einen Waldhüter, der mir eine alte Erdhütte als Unterkunft zuwies und sein Brot mit mir teilte. Dieser Waldhüter hatte sich aus Angst vor dem jüngsten Gericht seit 10 Jahren schwere Kasteiungen auferlegt. Nun wurde er zunehmend von depressiven Gedanken und von Zweifeln geplagt. Ich sagte ihm, dass es knechtisch sei, etwas aus Angst zu tun, und dass man nie Ruhe vor feindlichen Gedanken habe, außer man denke ständig voller Liebe an Gott. So gut ich konnte, erklärte ich ihm das unablässige Jesusgebet. In der mir zugewiesenen Erdhütte vertiefte ich mich weiter in das Gebet. Mein Gott, welche Freude ich empfand, welche Ruhe, welche Wonne! Eines Nachts träumte ich, ich sei in der Zelle meines verstorbenen Starez. Er begann mir die Philokalia zu erklären. Mir war, als hätte ich das Buch in den Händen, konnte aber nicht so schnell die Stellen finden, die der Starez erklärte. Da nahm er mir das Buch aus der Hand, schlug die Stelle auf und markierte sie mit einem Stückchen Holzkohle. Als ich am nächsten Tag erwachte, blieb ich erst noch liegen und wiederholte im Gedächtnis, was er mir gesagt hatte, damit ich es ja nicht vergessen würde. Aber dann kam der Zweifel: "Vielleicht ist es ja nur meine Einbildung, die zu diesem Traum geführt hat? Man bildet sich ja so manches ein." Voller Zweifel stand ich auf. Meine Philokalia lag auf dem großen Stein, den ich als Tisch benutzte. Erstaunt sah ich, dass sie an genau der Stelle aufgeschlagen war, die mir der Starez im Traum gezeigt hatte und dass dort auch seine Markierung war. Ich erinnerte mich genau, dass dort vorher keine Markierung gewesen war und dass ich das Buch abends geschlossen ans Kopfende meines Schlaflagers gelegt hatte. Mein Zweifel verschwand und voller Eifer befolgte ich, was der Starez mir gesagt hatte. Ich begann nun, das Jesusgebet zusammen mit dem Atem ins Herz ein- und wieder herauszuführen: Geistig ins Herz blickend

betete ich beim Einatmen: "Herr Jesus Christus", und beim Ausatmen: "erbarme dich meiner". Anfangs übte ich das eine Stunde; langsam erhöhte ich die Zeit, bis ich fast den ganzen Tag damit ausfüllte. Viele neue Empfindungen spürte ich im Herzen. Manchmal war mein Herz voller Leichtigkeit, Freiheit und Trost. Ich war wie verwandelt und glaubte vor Wonne zu vergehen. Manchmal kamen mir Tränen des Dankes an Gott. Manchmal wurde mein Verstand so klar, dass ich mit Leichtigkeit Dinge erfasste, die ich früher nie verstanden hätte. So erneuerte das Herzensgebet Geist, Körper und Verstand: Mein Geist erlebte die Süße der Liebe Gottes, innere Ruhe und Reinheit der Gedanken, — mein Körper erlangte Leichtigkeit und Frische, Unempfindlichkeit für Kummer und Krankheiten, und ich empfand das Leben als angenehm — mein Verstand erkannte die Sprache der Schöpfung, die Nähe Gottes und die Bedeutung der heiligen Schrift. Fünf Monate verbrachte ich in der Einsamkeit der Erdhütte mit dieser Gebetsübung, bis ich mich so sehr an das Herzensgebet gewöhnt hatte, dass es sich ganz von selbst ohne irgendeine Anstrengung meinerseits verrichtete. Sogar im Schlaf wurde es durch nichts unterbrochen. Als dann der Wald abgeholzt wurde, mußte ich die Erdhütte verlassen. Ich dankte dem Waldhüter und nahm meine Wanderschaft wieder auf. Das selbsttätige Herzensgebet ist seitdem auf allen Wegen mein Trost und meine Freude. Bei allen Begegnungen, die ich inzwischen hatte, hat es nie aufgehört, mich mit Wonne zu erfüllen.

Diese Wonne ist nie eintönig, sondern stets neu und anders. Das Gebet selbst wird seltsamerweise durch nichts gestört und stört seinerseits keine Tätigkeit. Wenn ich eine Arbeit vorhabe, geht mir die Arbeit durch die Anwesenheit des Gebetes leichter von der Hand. Sogar wenn ich aufmerksam zuhöre oder lese, hört das Gebet nicht auf. Ich fühle gleichzeitig das eine und das andere, als wäre ich gespalten oder als hätte ich zwei Seelen in meiner Brust. Ich habe viele Abenteuer erlebt, in denen ich manchmal geehrt und manchmal gedemütigt wurde. Mein Starez erschien mir im Traum, wenn ich dabei war, Fehler zu machen, und er wies mir den Weg. Wenn es sich ergab, führte ich andere in das unablässige Gebet ein, und wurde dadurch oft selbst weiter angespornt. Manchmal erfüllt mich das Herzensgebet mit solcher Wonne, dass ich nicht glaube, es könnte jemanden geben, der glücklicher ist als ich. Nicht nur das Innere meiner Seele, sondern auch die ganze Außenwelt erscheint mir wunderbar schön. Alles verlockt mich zur Liebe und zum Dank an Gott. Menschen, Bäume, Pflanzen, Tiere, alles ist mir unaussprechlich vertraut, und in allen sehe ich den Namen Jesu. Manchmal fühle ich eine solche Leichtigkeit, als hätte ich überhaupt keinen Körper, etwa so, als würde ich durch die Luft fliegen. Manchmal empfinde ich eine solche Freude, als wäre ich König geworden, und möchte am liebsten sterben und mich in Dankbarkeit zu Gottes Füßen in die geistige Welt ergießen. Und wenn es dann doch einmal vorkommt, dass unruhige Gedanken auftauchen, dann vertiefe ich mich in das Gebet und finde wieder Mut, indem ich mir selber sage: "Gottes Wille geschehe; ich bin bereit, alles zu erdulden, was mir Jesus auferlegt."

# **DIE GESCHICHTE VON DEN SIEBEN BETTLERN**

Es geschah vor Zeiten, dass ein Land von dem Fluch des Kriegs heimgesucht wurde. Während die waffentüchtigen Männer dem Feind entgegenzogen, brach er vom Rücken her in das Land ein, traf Weiber und Kinder unbewehrt, riss ihr Gut an sich und trieb sie in die Flucht. So von Not und Schrecken gehetzt, eilten die Verjagten durch die Wälder. In der Hast und Verwirrung fügte es sich, dass zwei Mütter je eines ihrer Kinder verloren.

Es waren ein kleiner Knabe und ein kleines Mädchen, die zusammen gespielt hatten und nun in ihrer Verlassenheit vereint waren. Nachdem sie einen halben Tag weiter gescherzt und sich mit Moos und Steinen vergnügt hatten, begann sie der Hunger zu quälen, sie fassten einander an den Händen und gingen weinend immer tiefer in den Wald. Schließlich gerieten sie auf einen Weg. Als sie ihm eine Weile gefolgt waren, kam ihnen ein Bettler entgegen, der eine gefüllte Tasche an seiner Seite hängen hatte. Sie liefen auf ihn zu, klammerten und schmiegten sich an ihn und baten ihn, er möge sie nicht allein lassen. Da reichte er ihnen Brot und Speise und ließ sie sich sättigen, dann aber hieß er sie getrost und guten Muts weitergehen, denn er könne sie nicht geleiten. Während er so sprach, sahen ihm die Kinder ins Angesicht und gewahrten, dass er blind war; sie verwunderten sich sehr, wie er so sicher seines Wegs daher ziehen konnte. Der Blinde aber entließ sie und segnete sie mit dem Spruch: »Möget ihr sein wie ich.« Die Kinder wanderten weiter. Die Nacht brach über sie herein, sie fanden einen hohlen Baum und legten sich darin zur Ruhe. Als sie am Morgen erwachten, erhoben sie sich und gingen weiter. Nach einer Weile verlangte es sie von neuem nach Nahrung, und sie begannen zu weinen. Da trat

ihnen auf ihrem Weg wieder ein Bettler entgegen, und sie baten ihn, wie sie tags vorher den Blinden gebeten hatten. Er bedeutete sie, dass er taub sei und sie nicht hören könne, aber er sah, dass sie hungrig und verlassen waren, und speiste und tränkte sie. Als er sich wandte, merkte er, dass sie ihm folgen wollten. Er wies sie an, ihres Wegs weiter zugehen und nicht zu verzagen; und auch er segnete sie mit den Worten: »Möget ihr sein wie ich.« Des folgenden Tags, als der Hunger sie wieder zu peinigen begann, begegneten sie abermals einem Bettler, dem sie ihre Not klagten. Er hörte ihnen zu und antwortete, aber sie konnten ihn nicht verstehen, denn er hatte eine schwere Zunge und stotterte. Er reichte ihnen Speise und Trank und tröstete sie, wollte sie aber nicht mit sich nehmen, sondern schied mit demselben Segenswunsch wie die früheren. Am vierten Tag fanden sie einen Bettler mit einem schiefen Hals, am fünften einen Buckligen, am sechsten einen Mann mit lahmen Händen und am siebenten einen mit lahmen Füßen. Jeder spendete ihnen Nahrung und Zuversicht und segnete sie in der gleichen Weise.

Am achten Tag verließen sie den großen Wald und sahen freundlich und glänzend vor sich im Tal ein Dorf liegen. Sie traten in das erste Haus und baten um Brot, und man gab ihnen reichlich. So gingen sie von Tür zu Tür, und als sie das Dorf verließen, hatten sie mehr, als ihre Hände fassen konnten. Da beschlossen sie, sich von nun an nimmer voneinander zu trennen und zu zweit von der Güte der Menschen zu leben. Sie nähten sich große Taschen, um die Gaben darin aufzunehmen. So durchstreiften sie das Land, man sah sie auf jedem Markt in der Schar der Bettler, und zu jedem Fest und zu jeder Hochzeit stellten sie sich ein. Bald gewannen sich die zierlichen jungen Gestalten die Liebe der Genossen, wenn sie so, zart und einfältig, mit dem Teller in den kleinen Händen zwischen den verwitterten Alten auf den Schwellen saßen. jeder Bettler im Land kannte die verlorenen Kinder und beschützte sie wie sein eigen Blut, wo er sie traf. So verging die Zeit, und die Kinder wuchsen heran. Einmal im Jahr war in der Hauptstadt des Landes ein großer Markt, zu dem viele Menschen aus allen Gegenden sich versammelten. Da gab es mancherlei Spiel und Lustbarkeit, alle Hände waren mild und offen, reichlich flossen die Gaben den Bettlern zu, von denen keiner fehlte, und auch sie wurden aufgeräumt und guter Dinge. Sie sahen voller Freude auf die beiden jungen Leute in ihrer Mitte, und in der heitern Laune des Festes gerieten sie auf den Einfall, die beiden, die von früher Kindheit an stets beisammen geblieben waren, miteinander zu verheiraten. Der Knabe und das Mädchen waren es wohl zufrieden, und es gab nur die eine Sorge; wie man den Ort zur Hochzeit und das Festmahl bereiten könne. Doch war auch dafür bald Rat gefunden. Einer der Bettler schlug vor, man möge bis zum Geburtsfest des Königs warten, da würde es der Speisen und Getränke für das Bettelvolk in Fülle geben; alles. was sie an Braten, Kuchen und Wein bekamen, möge man sammeln und die Hochzeit damit ausrichten. So geschah es. Am Vorabend des Festes aber hatten die Bettler eine Höhle vor der Stadt mit grünen Reisern und Feldblumen aus geziert, große Steine zu Tischen zusammengeschoben und einen Baldachin aus blühendem Buschwerk bereitet. Die Bettler kamen zur Hochzeit und brachten ihre Gaben. Inmitten des Glücks aber gedachte das Brautpaar des Tags, da sie als kleine Kinder im Wald verloren gegangen waren, und des blinden Bettlers, der ihren Hunger liebreich gestillt und sie getröstet hatte. Ihre Herzen wurden bang vor Verlangen, den Alten wieder zu sehen. Während sie so saßen und ihrer Sehnsucht nachsannen, beschattete sich der Eingang der Höhle, und in der Öffnung erschien eine gebeugte Gestalt, dunkel gegen den. lichten Himmel. Eine Stimme sprach: »Seht, hier bin ich«, und sie erkannten den ersten Bettler, der ihnen im Wald begegnet war. Er sprach weiter: »Ich bin gekommen, um euch meine Gabe zur Hochzeit darzubringen. Einst, da ihr Kinder wart, habe ich euch gesegnet, ihr möget sein wie ich.

Heute schenke ich es euch als vollendetes Geschehen, dass ihr ein Leben haben mögt wie ich. Ihr meint, ich sei blind. Aber ich bin nicht blind. Sondern es ist so, dass alle irdische Zeit mich nicht anrührt und mir nicht für einen Augen-Blick gilt. Ich bin sehr alt und noch gar jung, und ich habe noch nicht angefangen zu leben. Und das ist nicht mein eigen Wähnen, sondern der große Adler hat es mir eröffnet und zugesprochen. Und so hat sich dieses ereignet: Es geschah einst, dass eine Schar von Männern auf wohl ausgerüsteten Schiffen eine Fahrt aufs Meer unternahm. Da aber gerieten sie in einen großen Sturm und unterlagen ihm dermaßen, dass sie nichts als das Leben retten konnten, indem sie schwimmend ein Eiland erreichten, das sich ihnen unverhofft gezeigt hatte. Wie sie die kleine Insel durchstreiften, sahen sie in ihrer Mitte einen Turm sich erheben, sie betraten ihn und stießen in ihm zwar auf keine lebendigen Wesen, fanden aber gleichwohl alles, was der Notdurft des Lebens dient. Als der Abend anbrach, hatten sie durch eine Rast die "Müdigkeit der Körper besiegt und sich um ein heiteres Licht versammelt. Einer unter ihnen kam mit dem Vorschlag, man möge erzählen. Jeder möchte die älteste Begebenheit, deren er sich entsinne, und den ersten Ursprung seines Gedenkens

Vorbringen. Da ihrer aber Greise sowohl als Jünglinge waren, erwiesen sie dem Ältesten die Ehre und baten ihn, zuerst zu erzählen. Der war ein meeralter Mann und sprach mit einer Stimme, die wie aus der Ferne kam: "Was soll ich euch erzählen? Ich erinnere mich des Tags, da man den Apfel vom Zweige brach.' Da erhob sich der Zweitälteste und sprach: "Ich aber denke noch der Zeit, da das Licht brannte.' Und der Dritte, der noch jünger war, rief: "Ich weiß mich zu entsinnen der Tage, da die Frucht sich zu formen begann.' "Mein Gedenken aber', fügte der Vierte ein, "reicht bis zu der Stunde, da der Same in den Blütenkelch fiel.' "Und mir ist noch gegenwärtig', sagte ein Fünfter, "wie der Geschmack der Frucht in den Samen einging.' "Und mir', setzte der Sechste ein, "wie der Geruch der Frucht in den Samen einging. "Und mir ist noch inne', sprach der Siebente, "wie die Gestalt der Frucht sich dem Keim verband.' Ich aber« - so redete der blinde Bettler weiter -, »der ich damals noch ein Knabe war, bin auch mit ihnen gewesen. Und ich sagte zu ihnen: "Ich entsinne mich aller dieser Begebenheiten, und ich entsinne mich des Gar-nichts.' Sie waren alle voller Staunens, dass die Jüngsten das früheste Gedenken hatten und das Kind von dem urältesten Geschehen wusste.

Da kam der große Adler, pochte an den Turm und hieß sie alle heraustreten nach ihrem Alter: den Knaben hieß er vor allen gehen, denn er war in Wahrheit der Älteste im Gedenken, und den Ältesten führte er zuletzt hinaus, denn er war in Wahrheit der Jüngste. Und der große Adler sprach: Möget ihr euch erinnern, wie ihr vom Mutterleib gelöst wurdet, oder wie ihr wuchset im Mutterleib zur Zeit, da ein Licht auf dem Haupte des Kindes brennt, oder wie sich eure Glieder zu formen begannen im Mutterleib; möget ihr euch der Stunde entsinnen, da der Same in den Mutterschoß fiel; möget ihr eures Geistes gedenken, ehe er in den Samen einging, oder eurer Seele, oder eures Lebens, ehe es in. den Samen einging: - dieser Knabe ist über euch allen, denn ihm weben noch im inneren Sinn die Schatten des Uranfangs, und der Anhauch des großen Nichts ist von ihm nicht gewichen. So steht er auf den Abgründen der Ewigkeit wie auf heimatlichem Boden.' Und weiter sprach der große Adler zu ihnen: "Zerschlagen sind die Schiffe, auf denen ihr gekommen seid; aber sie werden wieder erbaut werden und wiederkehren.' Zu mir jedoch sprach er, und seine Stimme war wie die Stimme eines Bruders: ,Du komm mit mir und sei mit mir, wo immer du wandelst, denn du bist wie ich, du bist alt und gar jung, und hast noch nicht angefangen zu leben, und so« bin ich, alt und gar jung, und die Zeiten der Zeiten sind vor mir. Und so mögest du bleiben.' Das sprach der große Adler zu mir. Und dieses, ihr Kinder, schenke ich euch heute als hochzeitliche Gabe, ihr möget sein wie ich.« Mit diesen Worten des blinden Bettlers ging ein Rauschen großer Freude durch die Höhle, dem Bräutigam und der Braut aber stand das Herz still.

Am zweiten Tag der Hochzeit saß das Brautpaar schweigsam in der Reihe der Fröhlichen und gedachte voller Wehmut des zweiten Bettlers, des Tauben, der sie gespeist hatte, als sie in dem großen Wald umherirrten. Während sie ihn herbeiwünschten, sahen sie ihn schon vor sich stehen, ohne dass sie sein Kommen bemerkt hätten. Er redete zu ihnen: »Hier bin ich, da ihr nach mir verlangt, und bin gekommen, dass ihr durch mich besitzen mögt, was ich einst als Segen über euch sprach, ihr sollet sein wie ich. Ihr wähnt, ich sei taub. Ich bin nicht taub. Mein Ohr ist nur dem großen Schrei der Not verschlossen, der aus der Welt aufsteigt. Denn die Stimme jeglicher Kreatur ist aus der Not geboren. Zu mir aber dringt all ihr Rufen nicht hin, und mein Herz wird von der Angst der Schöpfung nicht erfasst. Und mit dem Brot, das ich esse, und dem Wasser, das ich trinke, lebe ich ein gutes Leben ohne Not und Gier. Dafür habe ich ein Zeugnis aus dem Mund der Leute, die in dem Reiche des Überflusses leben. Ihrer war einst eine Schar versammelt, und sie rühmten sich hoch und mit großen Worten des herrlichen Lebens, das sie in ihrer Heimat lebten, wo alles in Fülle gedieh. Da sprach ich, der zugegen war: "Euer Leben ist eitel und ein unseliges Spiel gegen das meine.' Sie maßen meine graue Tracht und meine Betteltasche und lächelten über mich als über einen Toren.

Ich aber sprach zu ihnen: 'Nun wohl, so wollen wir prüfen, wessen Leben das bessere sei. Ich weiß ein Land, das war einst ein großer, wunderbarer Garten, wo in unerhörter Üppigkeit die köstlichsten Früchte der Erde gediehen, deren Anblick, Duft und Genuss alle Sinne der Bewohner dermaßen erfreuten und erquickten, dass es ihnen dünkte, nimmer und nirgends könnte die Wonne ihres Lebens übertroffen werden. Über all ihr Gebiet war ein Gärtner gesetzt, der mit Weisheit säte und pflanzte und die Schönheit und Fruchtbarkeit des Landes jedes ]Jahr von neuem hegte. Aber es geschah-eines Nachts, dass der Gärtner entschwand, und niemand wusste seinen Ort. Da verging der Segen von ]Jahr zu ]Jahr, die geilen Triebe wucherten in Menge, die Wildnis überzog das Land, und von Ernte zu Ernte minderte sich der Ertrag. Dennoch hätten die Insassen von dem reichen Nachwuchs sich nähren können, wäre nicht ein andres Unheil über sie hereingebrochen. Ein fremder, grausamer König kam mit seinen Scharen

gezogen und machte sich das Land zu eigen. Er vermochte ihren Garten nicht, wie er es gern gewollt hätte, in seiner unverwüstlichen Triebkraft zu vernichten; so beschloss er, die Reinheit der Sinne seiner Einwohner zu zerstören, und ließ, während er auf seinem Eroberungszug weiter eilte, die drei zügellosesten und verderbtesten Scharen seiner Knechte zurück. Diese lebten von nun an unter den Leuten des Landes, steckten sie mit ihren Lastern an und brachten Bestechung und Verleumdung und Buhlerei unter sie. Da verdunkelten sich den Leuten die einst von der freien Unschuld des Gartens genährten Sinne, ihre Augen sahen nur Trübe und Finsternis, ihr Mund schmeckte nur Bitterkeit, und ihr Geruch nahm nichts wahr als den Gestank der Fäulnis, so dass es sie vor der Speise, die der Garten bot, ekelte, dass seine Düfte sie betäubten und sein Anblick ihnen zum Grauen wurde. Nun also geht hin, ihr Söhne des Überflusses, und helft jenen aus der Fülle eures guten Lebens.' Da machten sich die Leute auf und zogen mit mir in das Land des Gartens. Als sie aber dort anlangten, waren die Gräuel der Verderbnis so groß, dass ihr Anblick den Reichen selbst die Sinne verwirrte und der Geschmack ihres Mundes ihnen widerlich wurde.

Da sprach ich zu ihnen: 'Nun seid ihr es wohl inne geworden, dass all euer gutes Leben diesen nicht zu helfen vermag.' Ich versammelte die Leute des Gartens, bot ihnen von dem Brot und dem Wasser, das ich in meiner Tasche trug, und verteilte es unter sie alle. Und sieh, die Güte meines Lebens überkam sie, sie schmeckten in meinem Brot und in meinem Wasser alle Wohlgerüche und jeglichen Wohlgeschmack aller Speisen der Welt. Ihre Sinne gewannen die Helle und Reinheit wieder, sie verabscheuten ihr verirrtes Leben, erhoben sich und jagten die Knechte des grausamen Königs aus dem Land. Alsbald stand der verschwundene Gärtner in ihrer Mitte, und jeder sah und fühlte den alten Segen wiederkehren. Die Leute aus dem Reich des Überflusses aber schauten, wie durch mich jene erlöst worden sind, und erkannten die Macht und Fülle meines guten Lebens. Euch nun, ihr Kinder, schenke ich es heute als hochzeitliche Gabe, ihr möget sein wie ich.« Wie der taube Bettler dies gesprochen hatte, zog wieder der helle Jubel durch die Höhle, und der zweite Tag des Festes verging in strahlender Freude.

Als der dritte Morgen anbrach, überkam das Brautpaar wieder die Bangnis, und übermächtig wuchs in ihnen die Sehnsucht nach dem dritten Bettler, dem Stammler, der sie im Wald gespeist und gesegnet hatte. Wie sie zueinander redeten: »Dass man doch wüsste, wo er weilt. ihn zu rufen und zu laden!«, stand er vor ihnen, als wäre er dem Herzen der Erde entstiegen, nahm sie in seine Arme und sprach mit klarer und lauter Stimme: »Einst habe ich euch gesegnet, ihr möget sein wie ich; heute soll mein Segen auf euch herabkommen und an euch offenbar werden. Ihr wähntet, Stammeln sei meine einzige Rede, aber nicht also ist es, sondern die Laute der Welt, die nicht Gottesweihe tragen und nur unwürdige Trümmer des wahren Wortes sind, klingen wie Scherben in meinem Munde. Mir ist große Macht der Sprache geschenkt, und das edelste Lied ist mir beschieden als dem Herrn der Sänger, und da ist kein Geschaffener, der mir nicht lauschte, bis mein Ton durch seine Seele zittert wie der Ton der reinsten Glocke durch die klare Luft. Und in dem Lied ist eine Weisheit, die über aller Weisheit der Welt ist. Dieses ist mir gewiss aus dem Mund des gewaltigen Mannes, der der Mann der wahren Gnade geheißen ist. Denn ich gehe über die Erde und sammle alle Guttaten und alle Werke der Gnade und bringe sie ihm zu. Und aus den Guttaten und den Werken der Gnade wird die Zeit geboren und erneuert sich in ewigem Strom. Denn die Zeit ist kein festes Ding und kein Sein von jeher, sie ist etwas, das geschaffen wird, und aus dem Tun der Seelen wird sie geschaffen. Ich will euch die Sage der Sagen erzählen, welche die urtiefe Wahrheit ist. An dem letzten Abgrund des Raums steht ein Berg, auf ihm lagert ein Fels, und dem Felsen entströmt ein Quell. Aber wisset, dass jegliches Ding der Welt ein Herz hat, und auch die Welt selbst hat ein Herz. Und jener Berg mit dem Fels und dem Quell steht an dem einen Rande des Raums, wo der letzte Abgrund beginnt, und das Herz der Welt steht an dem andern Rande des Raums, wo der erste Abgrund endet. Und das Herz der Welt steht da dem Quell gegenüber, und es schaut aus nach ihm über die Weite des Raums, und es bangt nach dem Quell mit großer Bangigkeit. Will es aber ermattet ein Weilchen ruhen und aus seiner Not aufatmen, kommt ein großer Vogel und spreizt seine Flügel über ihm, und dann ruht es eine Weile in ihrem Schatten. Nach der Ruhe erhebt es sich, zu dem Quell zu gehen.

Aber sowie es sich ihm entgegen bewegt, entschwindet der Berg seinem Blick. Und würde sein Schauen zum Quell ganz und gar enden, dann müsste es vergehen, denn sein Leben hängt an dem Quell. Und mit dem Herzen müsste die Welt vergehen, denn ihr Leben und das Leben jeglichen Dinges hängt an ihm, und nur aus ihm hat alles seinen Bestand. Aber sowie ihm der Anblick des Bergs entschwindet, überwächst das Begehren, den Quell zu schauen, den Drang,

zu ihm zu kommen, und es kehrt zurück an seinen Ort. Dem Ouell aber ist nicht Dauer gegeben, denn er ist jenseits der Zeit und kann aus sich selbst kein zeitliches Leben gewinnen. Und so müsste er ewig im Zeitlosen verborgen bleiben und könnte nie dem Herzen offenbar werden. Aber er empfängt von dem Herzen ein zeitliches Leben. Denn das Herz schenkt ihm Einen Tag, es bringt ihn ihm als Gabe dar, und so dauert der Quell. Und wenn der Tag sich neigt und in den Abend mündet, dann sprechen sie zueinander Worte des Abschieds und des letzten Segens. Und das Herz steht in großem Bangen und will vergehen, denn es hat nicht mehr zu geben als Einen Tag, und die Angst ist über ihm, dass der Quell ihm entrückt würde über die Schranke der Zeit. Aber der Mann der wahren Gnade wacht mit wissenden Augen über Herz und Quell. Und da der Abend sich zur Nacht weitet, schenkt er dem Herzen einen neuen Tag, und das Herz schenkt den Tag dem Quell. Aber wisset: die Zeit, die der Mann der Gnade vergibt, hat er aus meiner Hand. Denn ich gehe über die Erde und sammle alle Guttaten und alle Werke der Gnade. Sodann spreche ich über ihnen die Worte der großen Einung, und sie werden zu einer Melodie, und diese bringe ich dem Mann der wahren Gnade, und er schafft aus ihr die Zeit; denn Zeit wird aus Melodie geboren und Melodie aus Gnade. Und so entströmen dem Liede die Tage und kommen zum Herzen und vom Herzen zum Quell, und so dauert die Welt und besteht in ihrer Bangigkeit. Mir aber füllen ewiglich Wort und Lied die Seele. Und dies schenke ich heute euch, ihr Kinder, als hochzeitliche Gabe, ihr möget sein wie ich.« Schweigend, die Stirn geneigt, empfingen die beiden die Rede des Bettlers. Der dritte Tag verging ihnen still, aber im Innern seligen Liedes voll.

Am vierten Morgen kam wieder eine Sehnsucht über sie nach dem Bettler mit dem schiefen Hals, der ihnen einst so viel Güte erwiesen hatte. Und wieder stand er, von ihrem Verlangen gerufen, unversehens vor ihnen und sprach: »Ich bin gekommen, meinen Segen vom Wald her, da ihr Kinder wart, zu erneuern. Meint ihr nicht, ich hätte einen schiefen Hals und vermöchte nicht geraden Antlitzes euch ins Auge zu sehen? Ich habe einen aufrechten Hals wie ihr. Aber ich wende mein Angesicht von den Eitelkeiten der Menschen ab und mag meinen Atem nicht mit ihrem Atem mischen. Mein Hals und meine Kehle jedoch sind derart wohl gebaut, dass ich alle Stimmen der Kreatur, die nicht Sprache sind, aus meiner Kehle erzeugen kann, und es gibt keinen noch so fremden Klang, den ich nicht in seiner Art bilden könnte. Das ist mir bestätigt von den Leuten im Lande der Musik. Es gibt ein Land, wo die Weisen tausendfältig und doch verschwistert durch die Straßen schallen, und noch das Lallen der Kinder ist dort Gesang. Einmal erzählten sich die Meister jenes Landes von den Stimmen, die aus ihnen ins Leben begehrten. Da rief ich, der ich mit ihnen war, sie an und sprach: "Meine Stimme aber ist aller Klänge teilhaftig, die nie zu euch gelangten. Denn von Uranbeginn haben alle Wesen, denen das Wort nicht gegeben ist, nach meinem Kommen verlangt, das im Ton zu heben, was stumm in ihrem Herzen lag. Wollt ihr euch an mir messen, wohl an! Es gibt zwei Menschenreiche, die sind tausend Meilen voneinander entfernt. Kommt die Nacht, dann finden die Menschen jener Reiche keinen Schlaf, sondern sie wandeln umher, mit müden Händen die Schläfe umfassend, und klagen eine bittere Klage. Jedes Geschöpf seufzt, und noch von den Steinen steigt eine starre Wehklage auf. Wohl an, ihr Meister, helft jenen Reichen, besiegt die Klage der Stimmen!' Da begehrten sie, ich möge sie zu dem einen der Reiche führen, und ich brachte sie dahin. Es war Abend, als wir an die Grenze jenes Reiches kamen. Sowie wir an der Grenze waren, einten sich ihre Stimmen dem großen Klagechor, der aus dem Lande aufstieg. Da sprach ich zu ihnen: "Ihr seht nun, wie eure Macht erliegt und hilflos von einer größeren mitgerissen wird. Ich will euch erzählen, wie es mit diesem Ding beschaffen ist. Es gibt zwei Vögel, ein Männchen und ein Weibchen, die sind das einzige Paar ihrer Art. Eines Tags fügte es sich, dass sie voneinander kamen und einander nicht wiederfinden konnten. Da gerieten sie in Angst, und indem sie suchend einander sich zu nähern wähnten, flogen sie immer weiter auseinander und flatterten und riefen, bis sie endlich erschöpft niedersanken und nimmer hofften, einander wiederzufinden. Jedes ließ sich in dem Geäst des nächsten Baums nieder. Es traf sich, dass das eine in dem einen und das andere in dem andern der zwei Reiche war, und die tausend Meilen lagen zwischen ihnen. Da klagen sie die Klage ihrer Sehnsucht, jedes an seinem Ort in die Ferne hin.

Am Tag kommen alle Vögel aus den Wäldern ringsum zu jedem der beiden, trösten es mit tausend zwitschernden und gurrenden Rufen und sprechen ihm zu, es werde sein Gemahl wiederfinden; und so schweigt das Herz der beiden am Tag, wiewohl es zittert und voller Trauer ist. Aber wenn der Abend kommt und die Scharen verflogen und die Laute verstummt sind, dann fühlt jedes wieder, wie allein es in der Welt ist, und hebt seine Klage an. Die Klage ertönt weithin hallend, keiner, der sie hört, kann ihr widerstehen, alle zwingt sie einzustimmen und zieht wie gewaltige Flut durch das Land. Da die Klage so durch das Land zieht, ist aller Wesen

inneres Weh in ihr, denn jedes Wesens heimlicher Schmerz ist in sie eingegangen. So leben die zwei Reiche in Klage Nacht um Nacht.' Da sprachen die Meister zu mir: 'Wohl an, und du, vermagst du ihnen zu helfen? Ich sprach zu ihnen: 'Fürwahr, ich vermag es. Denn da die Stimmen aller Wesen in mir lebendig sind und jede Stimme mir ihr Leid vertraut hat, bin ich des Leidens aller Dinge kundig.' Ich führte die Meister hinweg, um sie von der Klage zu befreien, und kam mit ihnen in ihr Land zurück, das zwischen den zwei Reichen lag. Und da ich nicht bloß die Stimmen aller Dinge erzeugen kann, sondern sie auch an dem Ort erschallen lassen kann, den ich wähle, schuf ich in meiner Kehle die Stimme des Männchens und sandte sie zum Weibchen, und ich schuf die Stimme des Weibchens und sandte sie zum Männchen. So hörten die zwei Vögel einander in meiner Stimme, sie zitterten und saßen still auf ihren Zweigen und konnten sich eine Weile nicht regen. Dann aber flogen sie auf und dem Rufe zu und fanden einander an dem Ort, wo ich mit den Meistern saß. So wurde die Klage gestillt. Euch aber, ihr Kinder, schenke ich dies heute als hochzeitliche Gabe, ihr möget sein wie ich.« Da zogen das große Erbarmen und die helfende Kraft in die Herzen der beiden ein.

Am fünften Tag drang in ihre Freude die Erinnerung an den fünften Bettler, den Buckligen, und sie sehnten sich nach ihm, dass er an ihrem Feste teilhabe. Da stand er schon vor ihnen, fasste ihre Hände und sagte: »Hier bin ich, zu eurer Hochzeit gekommen, meinen einstigen Segen zum Geschenk zu wandeln. Ich sprach es über eurer Kindheit, ihr möget sein wie ich. Euch dünkt, ich sei bucklig; das ist ein Schein und kommt daher, dass ich alle Lasten der Welt auf meinem Rücken trage, aber mein Rücken ist gerade und stark, und er hat die Gabe des Kleinen, das das Große bezwingt. Denn ich trage auf meinem Rücken alle Lasten der Welt, Angst, Elend und Überdruss, alle nehme ich sie auf meine Schultern und trage sie. Einst versammelten sich die Weisen und sprachen davon, wer wohl in Wahrheit das Kleine habe, das das Große bezwingt. Einer sprach: ,Mein Hirn ist das Kleine, das das Große bezwingt; denn in meinem Hirn trage ich das Bedürfen von tausend und abertausend Menschen, die an mir hangen, und aus meinem Hirn speise ich sie und gebe jedem das Seine.' Da lachten sie seiner und schüttelten die Häupter. Und ein anderer sprach: 'Mein Wort ist das Kleine, das das Große bezwingt. Denn ich bin von meinem König eingesetzt, alle Lobpreisung und alle Bitten und allen Dank zu empfangen und in meinem Wort vor ihn zu bringen. Und mein Wort hebt sie alle und sagt sie.' Da schüttelten sie wieder die Häupter, und ein Dritter sprach: "Mein Schweigen ist das Kleine, das das Große bezwingt. Denn allerorten stehen Widersacher gegen mich auf, sie streiten wider mich und bewerfen mich mit ihren Reden, mich zu schänden. Ich schweige ihnen zu, und das ist meine Antwort auf alles.' Da schüttelten sie wieder die Häupter, und ein Vierter sprach: ,Mein Sehen ist das Kleine, das das Große bezwingt. Denn ich fasse in meinem Auge den Reigen der Welt. Sehend führe ich den großen Blinden, die Welt, ein Kleiner das Ungeheure. Ihr untertan ganz und gar, führe ich sie doch mit meinem Auge, das ihren Reigen fasst.' Da waren sie still und blickten auf ihn, der gesprochen hatte. Ich aber redete zu ihnen: 'Dieser hier ist der Größte von euch, aber ich bin ihm überlegen, und ich habe die Gabe des Kleinen, das das Große bezwingt. Denn ich trage auf meinem Rücken alle Lasten der Welt. Ich will euch ein Ding offenbaren. Es ist euch bekannt, dass jedes Tier einen Schatten weiß, in dem allein es ruhen mag, und jeder Vogel weiß einen Zweig, auf dem allein er ruhen mag. Aber wisst ihr auch, dass es einen Baum gibt, dessen Schatten alle Tiere des Feldes und dessen Zweige alle Vögel des Himmels sich zur Ruhestatt erwählen?' Da antworteten sie: ,Wir wissen es wohl von den Urvätern her, und wir wissen, dass alles Glück des Lebens nichtig ist gegen das große Glück, bei dem Baum zu weilen, denn alle Wesen sind dort verschwistert und spielen miteinander. Aber wir haben keine Kunde, wie wir zu dem Baum kommen könnten, denn die einen sagen, man müsse nach Osten gehen, und die andern meinen, nach Westen führe die Bahn, und wir vermögen 'es nicht zu erfahren.' Da sprach ich zu ihnen:

,Warum forscht ihr, auf welchem Weg ihr zu dem Baum zu gelangen vermöchtet? Forscher vorerst, wer und wer und welcher Art die Menschen sind, die zu dem Baum kommen können. Denn nicht jedem ist dies bestimmt, keinem als dem, der die Gaben des Baums hat. Der Baum aber hat drei Wurzeln, aus denen seine Gaben sind; die eine Wurzel heißt Glaube, die andre Wurzel heißt Treue, die dritte Wurzel heißt Demut, und Wahrheit ist der Stamm des Baums; und nur wer alle diese hat, kann zu dem Baum kommen.' Da nahmen sie meine Worte auf, und weil nicht alle jene Gaben hatten, beschlossen sie zu warten, bis alle würdig wären. Die der Vollendung ermangelten, strebten und rangen, sie zu erwerben. In dem Augenblick aber, da endlich allen die Gaben gleichermaßen beschieden waren, wussten sie auch alle plötzlich erleuchtet den Weg. Sie machten sich bereit und brachen auf, und ich ging mit ihnen. Wir gingen eine lange Zeit, bis wir von der Ferne den Baum erblickten. Sie schauten aus, da stand der Baum an keinem Ort, er stand da und hatte doch keinen Ort, und kein Raum war um

ihn, und er war abgetrennt von allem Raum. Und sie verzweifelten, zu ihm zu kommen. Aber ich sprach zu ihnen: "Ich kann euch zu dem Baum bringen. Denn er steht über dem Raum; und weil ich alle Lasten der Welt trage in der Weise des Kleinsten, das das Größte bezwingt, habe ich den Raum in mir überwunden und seine Seelenspur vernichtet, und da, wo ich bin, ist seine Herrschaft zu Ende und ist nur Ein Schritt dahin, wo der Raum nicht ist. So will ich euch nun zu dem Baum bringen.' Und ich tat es. Euch aber, ihr Kinder, sei meine Kraft des Tragens beschieden, und dies schenke ich euch heute als hochzeitliche Gabe, ihr möget sein wie ich.« So wuchs von Tag zu Tag die Fülle der Wundergaben und die Freude. Aber am sechsten Tag saßen die beiden wieder in Bangnis und gedachten des Bettlers mit den lahmen Händen, und sie wünschten ihn innig herbei. Und wieder stand auch er vor ihnen, begrüßte sie und sprach: »Mein einstiger Segen soll nunmehr an euch wahr werden. Ihr vermeint, meine Hände seien untüchtig und ich könne sie nicht regen. Aber in Wahrheit mag ich sie nur nicht nützen zu irgend einem Werk, das die Gefesselten nicht frei macht und die Gebannten nicht löst. Meine Hände sind stark und wirken in die Tiefe und in die Weite. Einst versammelten sich die Starken, und jeder berühmte sich der Kraft seiner Hände. Der eine sprach: "Ich kann Pfeile in ihrem Flug greifen und zu ihrem Ausgang heim senden, und den Pfeil, der sein Ziel gefunden hat, vermag ich so zu hemmen, dass seine Tat zunichte wird.' Da fragte ich ihn: "Über welche Pfeile ist dir solche Macht gegeben? Denn es gibt zehn Arten von Pfeilen, in zehnerlei Gifte getaucht.' Er antwortete, solche und solche Art der Pfeile sei seiner Kraft untertan. Da sagte ich zu ihm: Dann wirst du die Königstochter nicht heilen. Denn du wirst die zehn Pfeile nicht aus ihrem Herzen ziehen.' Nun sprach ein andrer: ,Ich vermag mit meinen Händen die Kerker zu öffnen, und ihre Tore springen auf, wenn mein Finger sie berührt.' Da fragte ich ihn: "Welche Kerker erschließest du? Denn es gibt zehn Arten von Kerkern, und die Bande ihrer Tore sind von zehnerlei Form.' Er antwortete, solche und solche Art könne ihm nicht widerstehen.

Da sagte ich zu ihm: "Dann wirst du die Königstochter nicht heilen. Denn du kannst nicht frei eingehen über die zehn Wassermauern, die ihr Schloss umgeben. Denn nur wer die ganze Freiheit schafft, wandelt frei.' Ein Dritter sprach: ,lch vermag mit meinen Händen Weisheit zu spenden, und ich teile jedem Weisheit zu, auf den ich meine Hände lege.' Da fragte ich ihn: Welche Weisheit ist es, die du austeilst? Denn es gibt zehn Arten von Weisheit, und jede gibt, nur ein Stück des wahren Wesens.' Er antwortete, solche und solche Art der Weisheit besitze er in Fülle. Da sagte ich zu ihm: "Dann wirst du die Königstochter nicht heilen. Denn du kannst ihre zehn Leiden nicht erkennen. Denn nur wer die ganze Weisheit spendet, erkennt das Verborgene.' Ein Vierter berühmte sich: ,Ich vermag mit meinen Händen die Flügel des Sturmwinds zu greifen und zu lenken.' Da fragte ich ihn: "Welchem Sturmwind gebietest du? Denn es gibt zehn Sturmwinde, und jeder singt sein Lied, und er lehrt es dich, wenn du sein Herr wirst.' Er antwortete, solchen und solchen Sturmwind könne er bezwingen. Da sprach ich zu ihm: ,Dann wirst du die Königstochter nicht heilen. Denn du kannst vor ihr die zehn Lieder nicht singen, die ihr Heil sind. Und die Lieder sind in der Macht der Stürme.' Sie aber fragten mich: ,Und was vermagst du, der du uns richtest?' Ich sprach: ,Ich vermag all das Eure, und ich vermag alles, was ihr nicht vermöget. Ich habe die Kerker der Erde geöffnet, diese und jene, und ich vermag frei auf den Wogen zu wandeln. Ich habe Macht über alle fliegenden Geschosse, und aus allen Wunden ziehe ich die Giftpfeile und Vernichte ihr Wirken.

Ich habe aller Weisheiten Schätze gespendet aus meiner Fülle, und mir ward Kraft gegeben, alles Geheimnis zu ergründen. Ich habe die Sturmwinde an meinen Wagen gespannt, und im Sausen erfuhr ich ihre Melodien. Und ich vermag die Königstochter zu heilen. Wisset aber, einst begehrte ein Fürst eine Königstochter, er wandte Ränke an, sie zu fangen, und es gelang ihm, sie in seine Hand zu bekommen. Aber eine kurze Zeit darauf kam dem Fürsten der Traum, sie stehe über seinem Lager, und ihre Hände seien um seine Kehle gelegt und würgten ihn. Da erwachte er, der Traum aber war in sein Herz eingezogen. Er berief die Deuter, und sie deuteten, es werde nach dem Geschehen des Traums geschehen, dass er durch die Königstochter werde sterben müssen. Da wusste der Fürst seiner Seele keinen Rat, denn es war ihm leid, die Königstochter zu töten, weil sie so schön war, und es war ihm leid, sie zu verbannen, weil er es nicht ertragen mochte, sie eines anderen Eigen zu wissen, und leid war ihm, sie in seiner Nähe zu lassen, denn er hing am Leben und wollte es nicht verlieren, ehe er sein müde würde. Indessen begann seine Furcht in die Blicke ein zu dringen, mit denen er die Königstochter ansah, und in die Worte, die er zu ihr redete. Wie sie ihn so düster und zweifel süchtig einhergehen sah, verdarb die Liebe, die sie zu ihm gewonnen hatte, Mal für Mal. Endlich konnte sie seinen Anblick nicht länger ertragen und floh von dannen. Fliehend kam sie zu dem Wasserschloss, das hinter den zehn Wellenmauern auf den Fluten steht.

All dies. Schloss und Mauern und ihr Ort. alles ist aus Wasser, und niemand kann über die Schwelle treten, denn er stürzt in die Wogen. Als die Königstochter vor den Mauern stand, schaute sie um sich und sah, dass der Fürst mit seinen Leuten ihr nachgesetzt hatte, und nirgends war ein Weg, ihm zu entfliehen. So stand sie, wandte ihr Gesicht wieder dem Wasser zu und schloss die Augen. Sie hörte hinter sich das Stampfen von tausend Hufen, vor sich das Rauschen der großen Gewässer, und lieber dünkte sie irgendein Sein oder irgendein Tod als die Rückkehr in das Elend. Da legte sie die Arme um den Nacken, warf den Kopf zurück und lief in die Flut. Aber die Flut trug sie, offen waren die Mauern, und sie lief durch die zehn Tore in das Schloss. Der König jedoch hatte sie in das Wasser tauchen gesehen, Grimm hatte ihn ergriffen, und er hatte seinen Schützen zugeschrien, auf sie zu schießen. Die Schützen spannten die Bogen, die Pfeile schwirrten, doch sie erreichten sie nicht. Aber als sie am Eingang des Schlosses stand, wandte sie sich, ihre Augen öffneten sich und sahen den Fürsten an. Da kamen die letzten zehn Pfeile und durchbohrten ihr Herz, und sie fiel an der Schwelle hin; aber die Wellen trugen sie in das Schloss und betteten sie. Der Fürst und seine Leute setzten ihr nach, da versanken sie in der Flut. Nun aber will ich hingehen und die Königstochter heilen; denn die Zeit ist erfüllt, und ich höre den Befehl ergehen.' Ich ging hin und heilte die Königstochter. Euch aber, ihr Kinder, schenke ich heute als hochzeitliche Gabe die Kraft meiner Hände und dies, ihr möget sein wie ich.« Da stieg von neuem die Freude auf, und sie feierten ihr Fest in hoher Freude. »Das Ende dieser Geschichte, das ist von dem siebenten Bettler und ihren Abschluss zu hören sind wir nicht gewürdigt worden. Und Er sprach, er werde sie nicht weiter erzählen. Dieses ist ein großer Verlust. Denn wir werden nicht gewürdigt werden, es zu hören, bis dass der Messias kommt. Dies möge geschehen in Bälde, in unseren Tagen. Amen.«

### SO STARB HALLADSCH

Halladschs absolute Gottesliebe und seine Lehre von der liebenden Einigung des geschaffenen menschlichen und des ungeschaffenen göttlichen Geistes, die der Mensch in seltenen Augenblicken der Extase erfahren kann, erschien den Theologen und Gelehrten unerlaubt, ja unmöglich. Hinzu kamen Berichte über angebliche Wundertaten. 912 wurde Halladsch verhaftet und 922 trotz der Fürsprache hochgestellter Persönlichkeiten zum Tode verurteilt. Das Urteil nahm er ungerührt entgegen, auf dem Wege zur Richtstätte lachte er und tanzte in seinen Fesseln. Faridudin Attar gibt die folgende Beschreibung von der Hinrichtung:

"Sie sahen viele Wunder, die er bewirkte. Geschwätz ging um, und seine Reden wurden dem Kalifen hinterbracht. Schließlich war man sich darüber einig, dass er sterben müsse. Der Kalif ließ ihn ins Gefängnis werfen. Sie schlugen ihn dreihundert Mal mit Stöcken. Dann führten sie ihn hinaus zur Hinrichtung. Als sie ihn zum Galgen gebracht hatten, küsste er das Holz und setzte seinen Fuß auf die Leiter. "Wie fühlst du dich?" verspotteten sie ihn. "Der Aufstieg wahrer Menschen führt zur Spitze des Galgens" antwortete er. Er wandte sich gegen Mekka, erhob die Hände und betete. Dann hieben sie ihm die Hände ab. Er lachte. Sie hackten seine Füße ab. Er sagte lächelnd: "Mit diesen Füßen machte ich eine Reise auf Erden. Ich habe andere Füße, die jetzt durch beide Welten wandern. Wenn ihr könnt, hackt diese Füße ab!" Dann rieb er mit seinen blutigen Armstümpfen über sein Gesicht, so dass Arme und Gesicht blutig wurden. "Warum hast du das getan?" fragten sie ihn. "Ich habe viel Blut verloren und glaube, dass mein Gesicht blass geworden ist. Ihr denkt, meine Blässe kommt aus Angst. Ich habe Blut auf mein Gesicht gewischt, damit ich in euren Augen rote Wangen habe." Dann stach man ihm die Augen aus. Dann wollte man seine Zunge abschneiden. "Wartet noch ein wenig, gebt mir noch Zeit für ein Wort" bat er dringend. "O Gott", schrie er gen Himmel, "verstoße sie nicht wegen der Leiden, die sie mir um Deinetwillen antun, noch entziehe ihnen die Glückseligkeit. Gelobt sei Gott, denn sie haben meine Füße abgehackt, als ich auf dem Weg zu Dir war. Und wenn sie mir den Kopf abschlagen, so haben sie mich doch auf die Höhe des Galgens gebracht, wo ich Deine Majestät betrachte." Dann schnitten sie ihm Nase und Ohren ab. Die letzten Worte, die Halladsch sprach, waren: "Die Liebe zu dem Einen führt zur Einswerdung mit Ihm". Nach diesen Worten schnitten sie seine Zunge ab. Zur Zeit des Abendgebetes schnitten sie seinen Kopf ab. Er lächelte, als sie dies taten. So starb Halladsch."

Lerne hundertmal täglich zu sterben, nicht nur einmal. \* Kabir (1440 - 1518)

Stirb, während du lebst, und sei vollkommen tot. Dann tue, was immer du willst - alles ist gut. \*Bunan (1603 - 1676)

### **DIE GESCHICHTE VOM HIRTEN**

Immer, wenn das Licht seinen Boten sendet, sendet auch die Nacht ihren Boten. Das Licht hat nur seinen Blick, aber die Nacht hat tausend Arme. Der Bote des Lichts hat nur seine Tat, aber der Bote der Nacht hat tausend Gebärden.

Damals hieß er Jakob Frank. Aller Kunst des Trugs kundig, fälschte er das Heiligste, durch zog mit zwölf Erwählten die Städte Polens und ließ sich als den Messias und Gottessohn verehren. Der farbige Bann der Lüge ging von ihm aus, sein weiches, glänzendes Auge berauschte das Land, und jedes schwankende Herz fiel ihm zu.

An einem Morgen fühlte der Baalschem eine Hand auf seiner Schulter, und als er sich wandte, sah er den Engel des Kampfes mit bleicher Stirn und zürnenden Brauen. «Was begehrst du, o Herr?» fragte er mit unsicherem Mund. Jener aber sprach: «Du weißt es», und ging. Seine Hand war von der Schulter des Baalschem gewichen, aber eine Last war geblieben und wollte nicht weichen. So rüstete der Baalschem sich. Und da er sah, dass der Kraft, die in ihm wohnte, nicht genug war zum Werk, beschloss er, alle Strahlen heim zurufen, die er je an irdische Wesen gespendet hatte. Er beschwor weithin die Strahlen, warf einen Ruf über die Erde und sprach: «Kehret heim, meine Kinder, denn ich bedarf euer zum Kampf» Alsbald flogen die Strahlenkinder herbei und umlagerten ihn schweigend in weitem Kreis.

Israel, Sohn des Elieser, der Baal schem tov, blickte weit hinaus, wo Sphäre der Seinen sich leuchtend um Sphäre schloss, wie die sinkende Sonne am Tagesrand ihr Bild anschaut, ausgegossen im Abendrot über alle Fernen. Sodann sprach er mit leisen und langsamen Lippen: «Einst habe ich euch entsendet und hinge schenkt, Trost oder Freude oder Lösung zu bringen. Aber nun rufe ich euch heim, dass ihr wieder mein seiet und mir in dem großen Streit wider den Boten der Nacht hälfet. Ich hätte euch nicht gezogen von den Stätten der Welt, darin ihr wachset und Leben weckt, wenn es nicht um das Heil ginge und um die Geburt der Zukunft. Nun aber berufe ich euch.» Da war wieder das Schweigen über dem Land. Endlich sprach ein Fünklein: «Vergib, Meister, und ihr alle vergebet, dass ich geringes Ding vor euch rede. Aber es ist dies, dass ich dich bitten will, lieber Herr, du mögest mich wieder an meine Stätte lassen.

Denn als du mich aus dir hingabst, hast du mich in das Herz eines Jünglings gesenkt, der blickte von seinem Fenster trübselig in eine Welt, die sich starr vor ihm verschloss. Seit ich aber bei ihm eingekehrt bin, hat sie sich ihm lebendig aufgetan, und der Hügel vor seinem Fenster ist ihm grün und gelb und rot und weiß, je nach dem Spiel der Jahreszeiten. Willst du ihm das rauben?» Der Baalschem schwieg und winkte dem Fünklein Gewährung zu. Aber sogleich hoben andere Stimmen an und erzählten von den Menschen, die sie aus Zweifel und Leere, aus Taumel und Bitterkeit, aus Blindheit und Not befreit hatten, und die, wenn sie von ihnen gingen, wieder in die Finsternis hinsinken müssten. Und bald klang es von tausend Mündern durch die Luft: «Willst du alle verderben, die du gelöst hast?» So ertönte tausendfältig die Frage. Lange saß der Baalschem und lauschte, da aller Ton verklungen war, in die nach zitternde Luft. Dann sprach er lächelnd: «Wohl denn, meine Kinder, ich segne euch zum andern Mal. Kehret heim!» Er erhob sich und breitete seine Hände über die lichte Schar.

Als er dann allein war und weit am Himmelsrand das letzte Strahlengold zurück in die Welt verfließen sah, sprach er zu seiner Seele: «Suche dir nun die Gefährtin, liebe Seele, die in ihr Werk gehüllt und geschlossen ist wie der ruhende Vogel in seine Schwingen. Lege auf ihre Schultern das Geheiß und lenke sie wider den Mann der tausend Gebärden, dass sie ihn besiege!» Der Baalschem schwang sich in die obere Welt und trat in den Prophetenhimmel ein. Da fand er Achija von Schilo, den Alten, den der göttliche Zorn einst wider die Könige Judas gesandt hatte. Der grüßte ihn: « Gesegnet, der da kommt: Israel, mein Sohn. Wie zur Zeit, da ich zu dir dem Knaben in den Nächten niederstieg, dich das Geheimnis des Eifers zu lehren, so hellauf, wie du mir damals entgegen lodertest, flammt dein Wunsch zu mir auf.» «Viel der Glut aus meinem Kern», antwortete der Baalschem, «ist hin geopfert, und ich habe ihrer nicht mehr zur Genüge für die. Der Wunsch, den du meinem Schritt entlauscht hast, ist, die Seele zu finden, die dem Seraph gleich in ihrem Feuer atmet. Ihre Glut soll den Boten der Nacht verzehren.» Achija sprach: «Unter den Seelen meines Bereichs ist nicht, die du suchst. lass uns Elija fragen. Auf seinen Fahrten über die Erde mag er wohl erschaut haben, die du suchst.» Sie traten zu Elija, der eben mit flüchtiger Sohle durch die Halle des Prophetenhimmels ging, die Glieder noch gespannt vom Flug, im Herzen schon neuen Wegs gewärtig. Als sie ihm nahten, wandte er sich ihnen zu. Ehe noch die Frage sich von ihren Lippen gelöst hatte, redete er zum Baalschem: «Den du suchst, ist Mosche der Hirt. Er weidet die Schafe in den Bergen die die Poloninen genannt werden.» Und schon neigte sich Elija wieder Seiner Erde zu und bereitete sich zur neuen Fahrt. Unter dem Atem des Sommers wogten die Matten. Der Baalschem schritt schweigend und verschlossen dahin. Er achtete der Tiere nicht, die mit traulichem Geäug aus dem Wald traten, als sie seinen Schritt vernahmen, und des Zweigs nicht, der seinen Arm liebkoste. Seine Füße verspürten den Weg nicht. So kam er an die große Bergwiese, die hinter einem breiten Graben anhebend in jähem Schwung sich bis zum Gipfel des Berges reckt. Auf der breiten Fläche waren Mosches Schafe wie ein Volk leichter weißer Wölkchen verstreut. Als der Baalschem die Weide erblickte, trat er hinter ein Gebüsch, um unbemerkt nach dem Hirten auszuschauen.

Er sah einen Jüngling am Rande des Grabens stehen, die lichten Haare deckten ihm die Schultern, sein Auge war wie das eines Kindes groß geöffnet. Ein grobes Gewand kleidete seine starken Glieder. Der Jüngling tat den Mund auf und redete. Wiewohl keiner vor ihm war und keiner sichtbar weit und breit, hielt er Zwiesprache mit einem Wesen. Und so redete er: «Lieber Herr, unterweise mich, was ich für dich tun mag! Hättest du doch Schafe, die ich hüten könnte, ich wollte ihrer warten tags und nachts, ohne Lohns zu begehren. Weise mir, was ich tun soll!» Da geriet der Wassergraben in seinen Blick. Sogleich machte er sich auf und hob an, mit eingestemmten Armen, die Füße dicht aneinander, über den Graben zu springen. Der war breit, Schlamms und allerlei Gezüchts voll, und das Springen kostete dem Knaben den hellen Schweiß. Doch ließ er nicht ab und hielt sich nicht an einem Ufer auf, sondern sprang hinüber und herüber und sprach dazwischen: «Dir zur Liebe, Herr, und dir zum Gefallen!» Zuweilen nur unterbrach er sein Tun, um nach den Schafen auszusehen, die sich indessen allzu sehr verstiegen hatten, und gab dem Vieh liebreiche Worte. Dann lief er wieder zum Graben. Lange sah der Baalschem darauf, und es war ihm, als sei dieser Dienst größer als aller, den er je aus gesammelter Seele Gott dargebracht hatte. Endlich kam er aus seinem Versteck, trat zu Mosche und sprach: «Ich habe ein Wort an dich.» Der Hirt antwortete: «Es ist mir nicht gestattet, denn mein Tag ist derer, die ihn gedungen haben.» Der Meister sagte: «Sehe ich dich doch springen ohne Maß der Zeit.» Der Hirt gab zurück: «Das tue ich um Gottes willen, und für ihn darf ich die Weile Versäumen.» Aber der Baalschem legte ihm die gute Hand auf den Arm: «Freund, auch ich bin zu dir um Gottes willen gekommen.» Bald saßen sie Seite an Seite unter einem Baum, und der Heilige redete von seinem Anliegen, dass der neben ihm mit bebender Seele lauschte.

Der Baalschem sprach von der Einsamkeit Gottes und von der Herrlichkeit, die ins Schicksal der fehlhaften Welt verbannt ist. Er erzählte, wie alle Kreatur an ihrer Trennung leidet und sich ihrer Wiedervereinigung entgegen hebt. «Schon ist es», sprach er, «als sei das Geheimnis der Ewigkeit nah daran, sich zu erfüllen. Aber die andere Seite, die der Einung von Himmel und Erde widerstrebt, hat wieder einmal ihren Boten entsandt, es zu hindern. In lockender Finsternis zieht er durch die Menschenwelt und verführt sie in den falschen Schein der Erlösung.» »Als der Baalschem von dem Boten redete, sprang der Hirt auf beide Füße und schrie: «Herr, wo ist dieser Mann, von dem du sagst? Denn es darf nicht sein, dass er den Augenblick überlebe, an dem ich ihn finde! »Doch der Meister hieß ihn schweigen und begann, ihn im Kampf zu belehren. Der Dämon Widersacher aber schwang unsichtbar in den Lüften und wurde des Bundes der beiden gewahr. Und da ihm gegeben war, die Geschehnisse zu durchschauen, verstand er, was das Zwiegespräch des Alten mit dem Jungen auf dieser Wiese am Wald ihm meinte. Er streckte sich über die Welt und sog sich mächtig an all dem Bösen, das in jenen Tagen gedieh. Darauf erstritt er sich den Weg in das obere Reich und begehrte in gellendem Wort sein Recht auf die Zeiten. Da kam aus der namenlosen Mitte der Einsamkeit eine Stimme, die war voll und übervoll der Trauer. Der Dämon stürzte im Schrecken nieder. Die Stimme aber sprach: «Der Augenblick ist dein, und immer nur der Augenblick, bis dich einst das Wissen bezwingt und du dich in mein Licht stürzest, weil du es nicht länger erträgst, der Herr des Augenblicks zu sein.» Die Stimme verstummte. Der Dämon aber schüttelte die Fesseln des Wissens ab, fuhr nieder, griff in die Wolken und ballte sie mit wütenden Fäusten. Er erweckte den Sturmwind, hieß den Donner grollen und entließ die Blitze zum Werk. Feuer fiel in die Stadt, und die Glocken stöhnten auf. Als Mosche, der Hirt, Schall und Getöse vernahm, fuhr er über den heiligen Worten auf und gedachte seiner Tiere, die in der Unbill des Himmels schutzlos über den Berg verstreut geblieben waren. Er sprang auf und eilte mit eiligen Schritten hinan, die Verirrten mit Schmeichelworten zu locken, und hörte nicht auf den Heiligen und sein Warnen. Langsam, Haupt und Blick zur Erde gezogen, stieg der Baalschem nieder. Als er im Tal stand, fühlte er einen Arm um seinen Nacken. Da er sich wandte, sah er einen Engel mit leuchtender Stirn, der legte nun auch den andern Arm um seinen Nacken und küsste ihn. Er erkannte den Fürsten des Todes und der Wiedergeburt.

### **BEFREIUNG**

"Ich bin auf die höchsten Stufen der Erkenntnis hinaufgestiegen, bis die Prunkgemächer des Messias erreicht wahren, der dort die Tora mit allen Gerechten studierte. Ich fragte ihn: "Wann wirst du zu uns kommen?" Er antwortete: "Du sollst wissen, es wird dann geschehen, wenn sich meine Lehre, die ich an dich übergeben habe, offenbaren und verbreiten wird, welche du studiert und begriffen hast. Alle werden die Einheit erreichen und hinaufsteigen, dann werden alle dunklen Verlangen verschwinden – es wird die Zeit der vollen Befreiung kommen". \*Baal Schem Tow

Würde der Maschiach in einer prächtigen Karosse, der vier Pferde vorgespannt sind, herbeigefahren kommen, und nicht etwa auf einem Esel reitend, jeder Reiche würde sich einbilden der Maschiach zu sein. \*Rabbi Jizchak Meir von Gur

### **ICH SAH**

Ich sah meinen Körper hingefallen und gelähmt. Ich dachte: Solange mir Gott nicht einen Wind von Absicht in den Körper schickt, kommt der Körper nicht in Bewegung, und solange nicht ein reisender malak (Engel) oder iblis (Teufel) sich an meinen Körper hängt, kommt dieser Körper nicht in Bewegung. \*Baha'uddin Walad (Vater Rumi's)

## **EIN SCHLAUER FUCHS**

Ein schlauer Fuchs ging an einem schönen Weinberg vorbei, den ein hoher, dicker Zaun umgab. Der Fuchs umkreiste den Zaun und fand ein Loch, das aber zu klein für ihn war. Er sah die leckeren Trauben im Garten, und das Wasser lief ihm im Mund zusammen. Was sollte er tun? Er fastete drei Tage, bis er so mager war, dass er durch das Loch schlüpfen konnte! Drinnen im Weingarten aß der Fuchs nach Herzenslust und wurde dicker denn je. Als er durch den Zaun schlüpfen wollte, war das Loch wieder zu klein für ihn! Was also tat er? Er fastete erneut drei Tage, und es gelang ihm mit knapper Not, durch das Loch zu kriechen. Draußen drehte er sich nach dem Weinberg um und sagte: "O Weingarten! Wie lieblich du aussiehst und wie herrlich deine Trauben sind! Aber was hast du mir genützt? So, wie ich gekommen bin, muss ich dich wieder verlassen." \*Midrasch

# **DER SCHMETTERLINGSKOKON**

Ein Mann fand einen Schmetterlingskokon und nahm ihn mit nach Hause, um den Schmetterling schlüpfen zu sehen. Eines Tages wurde eine kleine Öffnung sichtbar. Während mehrerer Stunden kämpfte der Schmetterling, doch es schien, als könne er seinen Körper nicht über einen bestimmten Punkt hinaus bringen. Da glaubte der Mann, dass etwas nicht richtig sei, und nahm eine Schere, um den Rest des Kokons aufzuschneiden. Der Schmetterling schlüpfte mit Leichtigkeit heraus: ein großer, aufgedunsener Körper mit kleinen, schrumpeligen Flügeln. Der Mann dachte, dass sich die Flügel in ein paar Stunden zu ihrer natürlichen Schönheit entfalten würden, doch es geschah nicht. Anstatt sich in ein Geschöpf zu verwandeln, dass frei war zu fliegen, verbrachte der Schmetterling sein Leben damit, einen geschwollenen Körper und aufgedunsene Flügel mit sich herumzuschleppen. Der enge Kokon und der Kampf, der nötig ist, um durch die enge Öffnung hindurchzuschlüpfen, sind der Weg der Natur, Flüssigkeit vom Körper in die Flügel zu zwingen. Der 'gnadenvolle' Schnitt war in Wirklichkeit grausam. Manchmal ist ein Kampf genau das, was wir brauchen.

#### **FEUER**

Bernard Palissy, der berühmte und gefeierte Töpfer, wollte das verlorengegangene alte Geheimnis der Herstellung von wunderschönem, in leuchtenden Farben glasiertem Porzelan wiederentdecken. Über Monate und Jahren hinweg betrieb er unermüdlich seine Experimente. Seine Versuche, die richtige Glasur zu finden, blieben immer wieder erfolglos. Er opferte alles, was er hatte, seiner Suche; tage- und nächtelang saß er vor dem Brennofen, den er selbst gebaut hatte, und probierte ohne Ende neue Bearbeitungs- und Brennmethoden bei seinen Porzellantöpfen aus. Nicht nur, daß er dabei von niemandem Hilfe oder Ermutigung erhielt, nannten ihn seine Freunde und Nachbarn auch noch einen Verrückten, und sogar seine eigene Frau machte ihm Vorwürfe. Mehrmals mußte er seine Experimente aus Mangel an Geld unterbrechen, sobald er aber konnte, nahm er seine Versuche mit neuem Schwung wieder auf. Schließlich hatte er eines Tages nicht einmal mehr genügend Holz, um seinen Brennofen zu heizen, so warf er ungeachtet der Schreie und Drohungen seiner Frau seine eigenen Möbel bis zum letzten Stück Holz ins Feuer. Und als alles verbrannt war, öffnete er den Brennofen und fand darin eben jenes leuchtend glasierte Porzellan, das ihn berühmt machte.

\*Mira Alfassa, Die Mutter, (\*1878 -1973)

## **SAMURAI**

Ein grosser, harter Samurai ging einmal einen kleinen Mönch besuchen. "Mönch", sagte er in einem Ton, der sofortigen Gehorsam gewohnt ist, "lehre mich etwas über Himmel und Hölle!". Der Mönch sah zu dem mächtigen Krieger auf und entgegnete voller Verachtung: "Dich etwas über Himmel und Hölle lehren? Überhaupt nichts kann ich dich lehren. Du bist schmutzig. Du stinkst. Deine Klinge ist rostig. Du bist eine Scham und Schande für die Klasse der Samurais. Geh mir aus den Augen. Ich kann dich nicht ertragen." Der Samurai war wütend. Er zitterte, wurde ganz rot im Gesicht, war sprachlos vor Wut. Er zog sein Schwert und hob es in die Höhe, um den Mönch damit zu töten. "Das ist die Hölle", sagte der Mönch sanft. Der Samurai war überwältigt. Das Mitgefühl und die Ergebenheit dieses kleinen Mannes, der sein Leben hergab, um ihm diese Lehre zu geben und ihm die Hölle zu zeigen! Langsam senkte er sein Schwert, erfüllt von Demut und Dankbarkeit und plötzlichem Frieden. "Und das ist der Himmel", sagte der Mönch sanft.

## **DIE KLEINE WELLE**

"Es war einmal eine kleine Welle. Die hüpfte da draussen auf dem Meer hoch und runter und amüsierte sich prächtig. Sie genoss einfach nur den Sonnenschein und die frische Luft, bis sie bemerkt, dass vor ihr noch andere Wellen sind. Sie sieht, wie die anderen Wellen an der Küste zerschellen, und das jagt ihr Angst ein. "Oh mein Gott, das ist ja schrecklich was mir da gleich passieren wird, klagt die kleine Welle. Da kommt eine andere Welle auf sie zu und fragt sie: "Wieso siehst du so traurig aus? und die kleine Welle antwortet: Du verstehst überhaupt nicht, was los ist! Wir werden allesamt an der Küste zerschellen! Alle Wellen, lösen sich auf und werden nichts sein! Ist dir das nicht klar? Und die andere Welle sagt: "Dir ist da etwas nicht klar, weil du denkst, du bist eine Welle, aber du bist ein Teil des Ozeans.

## **IM KLOSTER**

"Im Kloster wurden auch psychisch Kranke behandelt. Ein Besucher hörte hinter einer Tür einen Besucher wehklagen: «Ach, Yoko, Yoko ...» «Was hat der Mann für ein Problem», fragte er den Zen-Meister. «Nun, Yoko war die Frau, die seine Liebe nicht erhört hat», erklärte der Meister. Wenig später, hinter einer anderen Tür, hörte der Besucher wieder die Stimme eines Mannes: «Oh Yoko, Yoko ...» «Ist diese Yoko auch sein Problem», fragte der Besucher: «Ja», erwiderte der Meister, «ihn hat Yoko erhört und geheiratet».

### **DER SULTAN UND DER DERWISCH**

Einst ritt der Sultan durch die Strassen von Istanbul, umgeben von Häftlingen und Soldaten. Die Bevölkerung der ganzen Stadt kam heraus, um ihn zu sehen. Alle verbeugten sich, als der Sultan vorbeizog, mit Ausnahme eines einzigen zerlumpten Derwischs. Der Sultan liess seine Prozession anhalten und den Derwisch zu sich bringen. Er wollte wissen, warum der Derwisch sich nicht vor ihm verbeugt hatte. Der Derwisch antwortete: "Lass all diese Leute sich vor dir verneigen, Sie alle wollen, was du besitzt - Geld, Macht, Rang. Gott sei Dank bedeuten mir diese Dinge nun nichts mehr. Ausserdem, warum sollte ich mich vor dir verneigen, wenn ich zwei Sklaven habe, die deine Herren sind?"Die Menge schnappte nach Luft, und der Sultan wurde kreidebleich vor Wut. "Was willst du damit sagen?" schrie er. "Meine beiden Sklaven, die deine Herren sind, heissen Ärger und Gier", sagte der Derwisch ruhig und schaute dem Sultan gerade in die Augen. Da er in dem, was er soeben vernommen hatte, die Wahrheit erkannte, verneigte sich der Sultan vor dem Derwisch.

### DAS SCHACHSPIEL

Ein junger Mann, der eine bittere Enttäuschung in seinem Leben erlitten hatte, begab sich zu einem entlegenen Kloster und sagte zum Abt: "Ich bin vom Leben enttäuscht und möchte die Erleuchtung erlangen, um von diesen Leiden befreit zu sein. Aber ich habe keine Begabung, etwas lange durchzuhalten. Ich konnte niemals lange Jahre der Meditation und der Studien und strengen Lebensführung durchmachen; ich würde wieder in die Welt zurückgezogen werden, obwohl ich weiß, wie schmerzlich das ist. Gibt es einen kurzen Weg für Leute wie mich?" "Es gibt einen", sagte der Abt, "wenn du wirklich entschlossen bist. Sage mir, was hast du studiert, worauf hast du dich in deinem Leben am meisten konzentriert?" "Hm, auf nichts so richtig. Wir waren reich, und ich brauchte nicht zu arbeiten. Ich glaube, was mich wirklich interessierte, war das Schachspiel. Damit verbrachte ich die meiste Zeit." Der Abt dachte einen Moment nach und sagte dann zu seinem Assistenten: "Hole den Mönch soundso, und er soll ein Schachbrett und Figuren mitbringen." Der Mönch kam mit dem Brett, und der Abt stellte die Figuren auf. Dann ließ er sein Schwert bringen und zeigte es den beiden. "O Mönch", sagte er. "du hast mir als deinem Abt Gehorsam gelobt, und nun fordere ich ihn von dir. Du wirst mit diesem jungen Mann eine Partie Schach spielen, und wenn du verlierst, werde ich dir mit diesem Schwert den Kopf abschlagen. Doch ich verspreche, dass du im Paradies wiedergeboren werden wirst. Wenn du gewinnst, werde ich diesem Mann den Kopf abschlagen, denn Schach ist das einzige, wobei er sich jemals wirklich angestrengt hat, und wenn er verliert, verdient auch er den Verlust seines Kopfes." Sie sahen dem Abt ins Gesicht und verstanden, dass es ihm ernst war. Dem Verlierer würde er den Kopf abschlagen. Sie begannen das Spiel. Bei den Eröffnungszügen spürte der junge Mann, wie ihm der Schweiß bis zu den Fersen hinuntertropfte, als er um sein Leben spielte. Das Schachbrett wurde zur ganzen Welt; er war völlig darauf konzentriert. Zuerst war es eher schlecht um ihn bestellt, doch dann machte der andere einen schlechten Zug, und er ergriff die Gelegenheit, einen starken Angriff zu lancieren. Wie die Stellung seines Gegners zerbröckelte, sah er ihn verstohlen an. Er sah ein Gesicht aus Intelligenz und Aufrichtigkeit, geprägt von Jahren strengen Lebens und Bemühens. Er dachte an sein eigenes wertloses Leben, und ihn überkam eine Welle des Mitgefühls. Absichtlich beging er einen Fehler und dann noch einen, die seine Stellung ruinierten und ihn seiner Verteidigung beraubten. Plötzlich beugte sich der Abt vor und stieß das Brett um. Die beiden Gegenspieler waren verstört. "Hier gibt es keinen Gewinner und keinen Verlierer", sagte der Abt langsam, "hier kann kein Kopf fallen. Nur zwei Dinge sind erforderlich", und er wandte sich an den jungen Mann, "völlige Konzentration und Mitgefühl. Du hast heute beides gelernt. Du warst völlig auf das Spiel konzentriert und konntest doch Mitgefühl empfinden und warst bereit, dein Leben zu opfern. Bleibe nun einige Monate hier und verfolge unsere Ausbildung in diesem Geiste, dann ist dir die Erleuchtung gewiss." Er tat es und erlangte sie.

### **DIE TIERE UND DER MENSCH**

Da saß ein Mensch ganz alleine - in tiefer Trauer ... Und alle Tiere kamen zu ihm und sagen: 'Wir wollen dich nicht so traurig sehen ... Deshalb darfst du von uns alles wünschen, was du willst.' Der Mensch sprach: 'Ich will gute Augen haben.' Der Geier antwortete: 'Du sollst meine haben.' Der Mensch sprach: 'Ich will stark sein.' Der Jaguar sagte: 'Du sollst so stark sein wie ich.' Dann sprach der Mensch: 'Ich will die Geheimnisse der Erde kennen.' Die Schlange antwortete: 'Ich zeige sie dir.' Und so kommen alle Tiere an die Reihe. Und als der Mensch alles hatte, was sie geben konnten, ging er fort. Da sprach die Eule zu den anderen Tieren: 'Nun weiß der Mensch soviel und kann vieles tun ... Plötzlich habe ich Angst.' Der Hirsch sagte: 'Der Mensch hat alles was er braucht. Jetzt ist er nicht mehr traurig.' Aber die Eule antwortete: 'Nein. Ich sah eine Leere in dem Menschen ... so groß wie ein Hunger, den er nicht stillen kann. Deshalb ist er traurig und will mehr. Er wird immer weiter nehmen und nehmen ... Bis die Welt eines Tages sagt: 'Es gibt nichts mehr und ich habe nichts mehr zu geben.

## **DER KRANKE**

Einen Kranken fragte man: "Was guckst du so traurig? Brau dir doch einfach ein Heilmittel für deinen Schmerz! Wozu bist du Apotheker?" er antwortete: "Ich bin zu sehr in meinem Schmerz versunken, als das ich an Heilmittel denken kann." Einen anderen Kranken fragte man: Was begehrt dein Herz? Er antwortete: Es begehrt, dass mein Herz nichts begehre.

### **NACH UND NACH**

"Ein bereits älterer Mönch kam zu einem Zen-Meister und sagte: «Ich habe in meinem Leben eine Vielzahl von spirituellen Lehrern aufgesucht und nach und nach immer mehr Vergnügungen aufgegeben, um meine Begierden zu bekämpfen. Ich habe lange Zeit gefastet, jahrelang mich dem Zölibat unterworfen und mich regelmäßig kasteit. Ich habe alles getan, was von mir verlangt wurde, und ich habe wahrhaft gelitten, doch die Erleuchtung wurde mir nicht zuteil. Ich habe alles aufgegeben, jede Gier, jede Freude, jedes Streben fallengelassen. Was soll ich jetzt noch tun?» Der Meister erwiderte: «Gib das Leiden auf!»

# **DIE HAND DER FRAU**

Ein Anhänger von Mokusen Hiki klagte bei diesem über den Geiz seiner Frau. Mokusen besuchte sie daraufhin und hielt ihr die geballte Faust vor das Gesicht. "Was soll das wohl heißen?", fragte die überraschte Frau. "Wenn meine Hand immer so wäre, was würdest Du sagen, was das ist?" "Verunstaltet." Dann öffnete er die Hand, wobei er die Frau ansah, "und wenn sie immer so wäre?" "Eine andere Art von Verunstaltung." Wenn du so viel verstehst, dann bist du eine gute Frau, sprach Mokusen und ging. Seitdem war die Frau manchmal sparsam, manchmal großzügig.

## **AM UFER DES FLUSSES**

In Indien saß einst ein Einsiedler am Ufer des Flusses, als er von einem jungen Mann in seiner Meditation gestört wurde. Der junge Mann kniete nieder und sagte: «Meister, ich will euer Schüler werden.» «Weshalb?» fragte der Meister. «Weil ich Gott finden will.» Der Meister sprang auf, packte den jungen Mann am Genick, zerrte ihn zum Fluß und stieß seinen Kopf unter Wasser. Nach einer Weile ließ er den jungen Mann los und zog ihn aus dem Fluß. Der junge Mann spie das Wasser aus, das er geschluckt hatte, und fing an zu husten. Ein wenig später hatte er sich beruhigt. «Was wolltest du am meisten, als ich dich unter Wasser hielt?» fragte der Meister. «Luft», sagte der junge Mann. «Gut», sagte der Meister. «Geh wieder dorthin, wo du hergekommen bist, und komm zu mir zurück, wenn du Gott genausosehr willst, wie du eben Luft wolltest».

### **BEGINN DES WEGES**

In der Tora (Genesis 37): steht über den Beginn des Weges geschrieben:

"Da fand ihn ein Mann, wie er umherirrte auf dem Felde; der fragte ihn und sprach: Wen suchst du? Josef antwortete: Ich suche meine Brüder – die Einheit mit den anderen, sage mir doch, wo sie hüten." Was heißt: "ein Mann, wie er umherirrte auf dem Felde"? "Feld" meint den Ort, an dem Früchte der Erde erwachsen sollen, welche der ganzen Welt Nahrung geben. Bekanntermaßen sind Feldarbeiten: "Pflügen", "Säen" und "Ernten". Unsere Weisen sagten: "Was mit Tränen gesät wurde, wird mit Freude geerntet". Und das heißt Feld, welches vom Schöpfer gesegnet wurde. Baal Turim erklärt diese Stelle in der Thora, indem er sagt, dass hier von einem Menschen die Rede ist, der sich am Wege der spirituellen Entwicklung verirrte, der den wahren Weg nicht kennt, der bereits verzweifelt und denkt, dass er niemals sein Ziel erreichen wird. "Und es fragte ihn jener Mensch und sprach: Was suchst du?"- levakesch. Das Wort levakesch hat im Hebräischen zwei Bedeutungen: suchen und bitten. Folglich kann man die Frage des "Menschen" auch so verstehen: "worum bittest du?" anstatt "Was suchst du?", das heißt "wie kann ich dir helfen?". Und Josef antwortet ihm: "Ich bitte (suche) meine Brüder", das heißt ich will in einer Gruppe sein, wo es Liebe zu Freunden gibt, und dann werde ich den Weg zum Schöpfer erklimmen können. Dieser Weg ist der Weg des Gebens, und unsere Natur steht in vollem Gegensatz, in Feindschaft zu diesem Weg. Um diesen Weg zu beschreiten, gibt es nur ein Mittel: in einer Gruppe zu sein, wo es "Liebe zu Freunden" gibt, und wo jeder seinem Freund dabei helfen kann, gerade auf diesem Weg vorwärts zu schreiten. "Der Mann sprach: Sie sind von dannen gezogen". Raschi erklärt: "Sie brachen die brüderlichen Bände, das heißt sie wollen sich nicht mit dir vereinigen". Und das führte schließlich dazu, dass die Israeliten ins ägyptische Exil gelangten. Um Ägypten (das Ego) zu verlassen, müssen wir uns zu einer Gruppe vereinigen, wo die "Liebe zu Freunden" existiert, und dadurch werden wir dessen würdig, die Tora / das Licht das zur Quelle zurück führt zu empfangen.

"Wer bei Gott sitzen will, der soll in der Gegenwart der Gottesfreunde sitzen. So halte es für nötig, dich den Freunden des Pfades anzuschließen, wer es auch sei, ob Reiter oder Fußgänger. Wer ohne Lehrer und Mitschüler reist, brauch hundert Jahre für eine Tagesreise." \*Rumi (1207 – 1273)

## **DIE ARBEIT IM INNEREN DES SCHLOSSES**

Der König, der im Land alle seine treusten Untergebenen versammeln und sie in die Arbeit im Inneren seines Schlosses einführen wollte, verschickte im ganzen Land einen offenen Befehl, dass jeder, der wollte, jung oder alt, in seinen Palast kommen und sich mit inneren Arbeiten im Palast beschäftigen möge. Er stellte aber eine vielzahl Bediensteter zur Wache am Eingang zum Schloss und auf allen Wegen, die zu ihm führen, auf, und befahl ihnen, mit List alle in die Irre zu führen, die sich dem Schloss näherten, und sie von dem Weg abzudrängen, der dorthin führt. Natürlich strömten alle Bewohner des Landes zum Palast des Königs, wurden aber von der List eifriger Wachmänner in die Irre geführt. Und viele von ihnen überwältigten die Wachmänner, soweit dass sie sich dem Eingang in das Schloss nähern konnten. Die Wachmänner am Eingang waren aber die Eifrigsten. Und jeden, der sich dem Eingang näherte, lenkten sie ab und drängten ihn ab mit großer Beflissenheit, bis er verzweifelt wegging. Sie kamen wieder und gingen wieder und bestärkten sich erneut, und kamen wieder und gingen wieder. So wiederholte es sich einige Tage oder Jahre, bis sie endlich ihrer Versuche müde wurden. Und nur die Helden unter ihnen, deren Maß an Geduld ausreichte, überwältigten jene Wachmänner, öffneten das Tor und wurden sogleich des Antlitzes des Königs gewürdigt, der jeden auf den ihm passenden Posten einsetzte. Natürlich hatten sie von dem Augenblick an nichts mehr mit jenen Wachmännern zu tun, die sie ablenkten und abdrängten und ihr Leben mehrere Tage oder Jahre bitter machten, als sie zum Eingang kamen und wieder gingen. Denn sie wurden dessen gewürdigt, vor der Herrlichkeit des Lichtes des Antlitzes des Königs im Inneren seines Schlosses zu arbeiten und zu dienen.

### **BANKEI UND DER DIEB**

Wenn Bankei seine Meditationswochen in der Zurückgezogenheit abhielt, kamen Schüler aus vielen Teilen Japans, um daran teilzunehmen. Während eines dieser Treffen wurde ein Schüler beim Stehlen ertappt. Man trug die Sache Bankei vor, mit der Bitte, der Täter möge davongejagt werden. Bankei ignorierte den Fall. Etwas später wurde der Schüler bei der gleichen Tat ertappt, und wieder übersah Bankei die Angelegenheit. Dies ärgerte die anderen Schüler, und sie schrieben ein Gesuch, in dem sie die Entlassung des Diebes forderten und erklärten, daß sie andernfalls alle zusammen fortgehen würden. Als Bankei das Gesuch gelesen hatte, rief er alle zu sich. «Ihr seid weise Brüder», sagte er zu ihnen. «Ihr wißt, was recht ist und was nicht recht ist. Geht woanders hin, um zu studieren, wenn ihr wollt, aber dieser arme Bruder kann nicht einmal zwischen recht und unrecht unterscheiden. Wer wird ihn unterrichten, wenn ich es nicht tue? Ich werde ihn hier behalten, selbst wenn ihr anderen alle geht.»Ein Strom von Tränen läuterte das Gesicht des Bruders, der gestohlen hatte. Jegliches Verlangen zu stehlen war ihm vergangen.

## **EIN DIEB**

Eines Tages drang ein Dieb in die Hütte des Zen-Meisters Shichiri Kojun ein: «Geld her oder ich werde dich töten!», drohte er. Kojun erwiderte ruhig: «Mein Geld ist dort drüben in der Schublade. Nimm es dir, aber vielleicht bist du so nett und läßt mir noch ein klein wenig übrig, da ich morgen noch etwas Reis einkaufen möchte.» Der Dieb war zwar sehr erstaunt, nahm sich dann aber doch fast das ganze Geld. Als er schon an der Tür war, sagte Kojun: «Wenn man etwas erhalten hat, sollte man sich auch dafür bedanken.» «Danke», erwiderte der Dieb kopfschüttelnd und verschwand. Wenig später wurde der Mann bei einem anderen Einbruch verhaftet, und er gestand, unter anderem auch den Zen-Meister bestohlen zu haben, der daraufhin zur Polizeiwache gerufen wurde. «Er hat auch euer Geld gestohlen, nicht wahr?», fragte der Polizist. «Oh nein, er hat mir nichts gestohlen. Ich gab ihm das Geld, und er bedankte sich dafür», sagte Kojun. Als der Mann seine wegen der anderen Vergehen gegen ihn verhängte Strafe verbüßt hatte, kam er zu Zen-Meister Kojun und bat darum, sein Schüler werden zu dürfen.

## **DER VATER**

Ein Vater geht mit seinem kleinen Kind auf der Straße, und das Kind weint bitterlich. Alle Leute auf der Straße schauen den Vater an und denken: "Wie grausam ist dieser Mann, der seinen Sohn weinen hören kann, ohne ihn zu beachten? Das Weinen des Kindes lässt die Leute auf der Straße sogar Mitleid für das Kind empfinden, aber dieser Mann, der sein Vater ist, hat keines. Die Schreie des Kindes veranlassen die Leute, auf den Vater zuzugehen und zu fragen: "Wo ist dein Erbarmen?" Dann antwortete sein Vater: "Was soll ich machen, wenn mein Sohn, den ich wie meinen Augapfel hüte, von mir verlangt, dass ich ihm eine Nadel gebe, damit er sich das Auge kratzen kann, weil sein Auge juckt? Kann man mich "grausam" nennen, weil ich ihm seinen Wunsch nicht erfülle, oder ist es aus Gnade, dass ich sie ihm nicht geben will, damit er sich nicht das Auge aussticht und für immer blind bleibt?

\*Baruch Aschlag (1907 -1991)

"Nur Güte und Gnade werden mir alle Tage meines Lebens folgen." \*Baruch Aschlag (1907 -1991)

### **DIE WICHTIGKEIT BESTIMMT ALLES**

Als Beispiel dient jemand, der sehr müde ist und gegen 23 Uhr schlafen geht. Wenn er um 03.00 Uhr morgens geweckt wird, wird er natürlich sagen, dass er keine Energie zum Aufstehen und Lernen hat, da er sehr müde ist. Und wenn er sich etwas schwach fühlt oder etwas Fieber hat, wird der Körper sicherlich keine Kräfte finden um zu der Zeit aufzustehen, zu der er es gewohnt ist aufzustehen. Aber wenn jemand sehr müde ist, sich krank fühlt und um Mitternacht schlafen geht und um 01.00 Uhr morgens geweckt wird und ihm gesagt wird: "Es brennt im Hof und gleich auch in deinem Zimmer , steh schnell auf und du kannst dein Leben retten je nachdem wie du dich anstrengst." So wird er keine Ausreden darüber hervorbringen, wie müde, gleichgültig oder krank er ist. Vielmehr wird er sogar, wenn er sehr krank ist, jegliche Anstrengung unternehmen, um sein Leben zu retten. Offensichtlich hat der Körper die Energie zu tun, was er kann, um zu bekommen was er will, weil er etwas Wichtiges erlangen wird. \* Baal HaSulam (1885-1954)

## DAS TREFFEN DER FALTER

Die Falter kamen eines Nachts zusammen; sie suchten für ihr Treffen eine Kerze und sagten alle: "Nun, wir brauchen einen, der uns das, was wir suchen, recht beschreibe. So ging ein Falter bis zum Schlosse hin und sah im Schloßbereich ein Licht wie Sterne. Er kehrt' zurück und öffnete seine Hefte, beschrieb, was er gesehn, daß sie's verstanden. Ein Kritiker sprach in der Sitzung: "Nicht weiß dieser von der Kerze wahrem Licht!" Ein andrer ging, daß er das Licht umkreise: er warf sich hin und kam der Kerze näher und flatternd flog er nahe hin zu ihr. Die Kerze wärmt' ihn; er sank rasch dahin und kehrte heim, sprach vom Geheimnis dann und deutete die Einung mit ihr an. Sein Kritiker sprach: "Das ist, Freund, oh freund fast nichts! Du gabst, wie jener, nur ein schwaches Zeichen!" Noch einer stand berauscht und trunken auf und setzt sich tanzend auf die Flamme drauf. Zu Feuer wurde ihm gleich Hals und Hand, und er verlor sich ganz, entzückt, entbrannt. Als ganz und gar ihn so ergriff die Glut, da wurden alle Glieder rot in Glut. Der Kritiker sah ihn von Ferne strahlen, gleichfarbig mit der Kerze nun durch Licht. Er sagte: "Dieser Falter tat es gut! Der Wissende versteht es. Nun genug!

## DIE KRÄHE UND DER PFAU

Von einer Krähe und einem Pfau wird die folgende Begebenheit berichtet. Als beide noch klein waren, da glänzte das Gefieder des Krähenjungen wunderschön, wohingegen das Pfauenjunge einfach nur fast staubfarben war. Sie wuchsen gemeinsam auf, und es kam die Zeit, da die eleganten und farbenprächtigen Federn des Pfaus zutage traten. Die Krähe hingegen hatte sich nicht sehr verändert, sie war nur ein wenig größer geworden. Daher fragte die Krähe: "Als wir klein waren, war ich schöner als du. Jetzt übertriffst du mich bei Weitem. Wie ist das vonstatten gegangen? Woher kommen all diese spektakulären Federn?" Der Pfau gab zur Antwort: "Die habe ich, weil ich Gift zu mir nehme." Die neidische Krähe dachte, dass sie vielleicht noch schöner würde als der Pfau, wenn sie auch Gift zu sich nähme. Traurigerweise tat sie dies dann auch und starb.

Die Geschichte wird erzählt im Zusammenhang mit Buddha Amitabha. Er wird oft dargestellt auf einem Lotusthron, der von Pfauen gestützt wird – dies ist ein symbolischer Ausdruck für Transformation. Denn es heißt, dass Pfaue Gift verspeisen und verdauen können, ohne davon beeinträchtigt zu werden. Der Pfau (in Sanskrit "Sarpashana" genannt) dient also als Symbol für die Umwandlung von negativen Eigenschaften in positive Qualitäten. Buddha Amitabhas negative Emotionen wurden vor langer Zeit in Weisheit verwandelt, daher wird sein Thron von Pfauen gestützt.

### **EIN FREMDER**

Ein Fremder freute sich, dass er das Vertrauen eines reichen Pilgers gewonnen hatte. Letzterer reiste alleine und hatte Tausende von Rupien dabei. Der Fremde war sicher, dass es ihm früher oder später gelingen würde, das Geld zu stehlen. Jeden Morgen zählte der Pilger in Gegenwart des Fremden sein ganzes Geld. Den ganzen Tag war es in seiner Tasche. Er besaß auch keine Kiste, in die er es einschließen konnte. Wenn der Fremde jedoch nachts danach suchte, konnte er es nicht finden. So ging es Nacht für Nacht. Der Fremde suchte in den Sachen des Pilgers, unter dessen Kopfkissen und dem Bett, überall. Er konnte das Geld einfach nicht finden. Am nächsten Morgen jedoch war es wieder da und in den Händen des Pilgers. Dieses geheimnisvolle Spiel ging über eine Woche lang. Der Fremde bekam Angst. Er dachte der Pilger sei ein Zauberer oder ein Yogi mit übernatürlichen Kräften. Also beichtete er dem Pilger seine bösen Absichten und fragte ihn: "Wo hast du das Geld nachts aufgehoben? Wieso habe ich es nicht gefunden?" Der Pilger lachte herzlich und sagte: "Mein Freund. Ich kannte deine Absichten. Daher habe ich es nachts unter deinem Kopfkissen aufbewahrt. Dort hast du nie nachgeschaut!"

### ALS ICH EIN KIND WAR

Als ich ein Kind war - etwa dreizehn Jahre alt und während eines Jahres ungefähr, schien es mir jeden Abend, wenn ich zu Bett gegangen war, dass ich meinen Körper verließ und mich gerade über das Haus erhob und dann sehr hoch über die Stadt. Ich sah mich da in ein prächtiges goldenes Gewand gekleidet, länger als ich, und als ich stieg, wurde es immer länger und breitete sich rings um mich herum aus, um gleichsam ein ungeheures Dach über der Stadt zu bilden. Da sah ich von allen Seiten Männer, Frauen, Kinder, Greise, Kranke, Unglückliche hervorkommen; sie scharten sich unter dem ausgebreiteten Gewand, flehten um Hilfe, erzählten ihre Nöte, ihre Leiden, ihre Schmerzen. Zur Antwort dehnte sich das Gewand, geschmeidig und lebendig, auf die Einzelnen zu, und sobald sie es berühert hatten, waren sie getröstet oder geheilt und kehrten glücklicher und stärker als zuvor in ihren körper zurück. Nichts schien mir schöner, nichts machte mich froher, und alle Betätigungen des Tages kamen mir stumpf und grau vor, ohne wirkliches Leben, neben diesem Tun der Nacht, das für mich das wahre Leben war. Oft wenn ich mich so erhob, sah ich zu meiner Linken einen schweigenden und reglosen Alten, der mich mit wohlwollender Zuneigung betrachtete und mich durch seine Gegenwart ermutigte. Dieser Alte, in ein dunkelviolettes Gewand gekleidet, war die Verkörperung - ich erfuhr es später - von jenem, den man den Schmerzensmann nennt. Jetzt überträgt sich die tiefe Erfahrung, die fast unsägliche Wirklichkeit, meinem Gehirn in anderen Begriffen, die ich so umreißen kann: Sehr häufig scheint es mir, am Tage und in der Nacht, dass ich - oder richtiger mein Bewusstsein - insgesamt in meinem Herzen gesammelt bin, das nicht mehr ein Organ, nicht einmal eine Empfindung ist, sondern die göttliche Liebe, unpersönlich und ewig; indem ich diese Liebe bin, fühle ich mich im Mittelpunkt jeden Dinges auf der ganzen Erde leben, und gleichzeitig scheine ich mich in unermesslichen, unendlichen Armen auszubreiten und mit schrankenloser Zärtlichkeit alle Wesen zu umfangen, die sich scharen. zusammendrängen, hinkauern auf meiner Brust, die weiter ist als das Weltall... Worte sind armselig und ungeschickt, O göttlicher Meister, und mentale Übertragungen sind immer kindisch... Aber meine Sehnsucht zu Dir ist beständig, und in Wahrheit bist sehr häufig Du es und einzig Du, der in diesem Körper lebt, einem unvollkommenen Mittel, Dich zu offenbaren. Mögen alle Wesen glücklich sein im Freiden Deiner Erleuchtung! \*Mira Alfassa, Die Mutter, (\*1878 -1973)

# **BEGEGNUNG MIT RUMI**

Im Oktober 1244, hatte Rumi ein Treffen, das für immer sein Leben veränderte. Rumi gab Unterricht an einem Brunnen auf einem Platz in Konya. Ein umher wandernder Fremder ging durch die Zuhörenden und warf die Bücher in den Brunnen, aus denen Rumi unterrichtete. Als Rumi verlangte, zu wissen wer dieser Fremde war und warum er dies tat, antwortete der Fremde: "Du musst jetzt leben, was Du gelesen hast."

#### **VERGISS NIE**

Vergiß nie, daß du nicht allein bist. Das Göttliche ist bei dir, um dir zu helfen und dich zu führen. Es ist der Gefährte, der dich nie im Stich läßt, der Freund, der dich mit seiner Liebe tröstet und stärkt. Wenn du Vertrauen hast, tut ES alles für dich.

\*Mira Alfassa, Die Mutter, (\*1878 -1973)

## **IM UNIVERSUM**

Im Universum gibt es nichts außer spiritueller Kräfte. Sie können jegliche Art von Geschichte nehmen und diese in die Sprache spiritueller Handlung übertragen. Im Märchen von Rotkäppchen, zum Beispiel, ist die Großmutter Bina (Eigenschaft zu geben). Und der böse Wolf entspricht unserem Egoismus (Klipa), der die Großmutter ausnutzen will. Zugleich aber hilft er dem Mädchen und weist ihm den Weg. Die Fragen von Rotkäppchen, weshalb der Wolf so große Augen, Ohren und solche großen Zähne habe ... - , sie symbolisieren die allmähliche Offenbarung des Bösen im Menschen, mithin also einen Zustand, der vorher nicht erkannt werden kann. Und die Jäger - , sie symbolisieren das Umgebene Licht, denn sie schneiden dem Wolf den Bauch auf und befreien schließlich die Großmutter. Man kann allerhand Beispiele aus der Weltgeschichte auswählen und diese auf der Basis spiritueller Handlungen betrachten, weil jedwede äußere Handlungen zugleich innere Prozesse beinhaltet. \*

## LIEBE IST DER GRUNDTON

"Liebe ist der Grundton, Freude die Musik, Macht die Melodie, Wissen der Künstler, das unendliche All der Komponist und das Auditorium. Wir kennen nur die anfänglichen Dissonanzen, die so schrill sind, wie die Harmonie allumfassend groß sein wird. Ganz sicher aber werden wir zur Fuge der göttlichen Seligkeit gelangen." \*Sri Aurobindo

## LIEBE

Zuerst liebt man nur, wenn man geliebt wird. Dann liebt man spontan, will jedoch wiedergeliebt werden. Später liebt man, auch wenn man nicht geliebt wird, doch liegt einem daran, daß die Liebe angenommen werde. Und schließlich liebt man rein und einfach, ohne ein anderes Bedürfnis und ohne eine andere Freude als nur zu lieben. \*Mira Alfassa, Die Mutter, (\*1878 -1973)

# **FLUCHT**

Wir müssen auf unsere Seelen hören, wenn wir gesund werden wollen. Letztlich sind wir hier, weil es kein Entrinnen vor uns selbst gibt. Solange der Mensch sich nicht selbst in den Augen und im Herzen seiner Mitmenschen begegnet, ist er auf der Flucht. Solange er nicht zulässt, dass seine Mitmenschen an seinem Innersten teilhaben, gibt es keine Geborgenheit. Solange er sich fürchtet durchschaut zu werden, kann er weder sich selbst noch andere erkennen, er wird allein sein. "Alles ist mit Allem verbunden."

\*Hildegard von Bingen

## **FEUER**

Es brennt ein Feuer dort in dem tiefen Frieden deines Herzens. Es ist die Gottheit in dir - dein wahres Wesen. Höre auf ihre Stimme, folge ihren Geboten. \*Mira Alfassa, Die Mutter, (\*1878 -1973)

### **DER WEG**

Der Weg zur Seligkeit führt nach innen, nicht nach außen. Es ist nutzlos, nach Ruhm und Palästen zu streben. Manch armer Bettler sitzt voller Verzückung im Winkel einer Moschee, während ein anderer in seinem Schloss trübsinnig vor sich hin brütet. Die prachtvolle Fassade dieser Welt ist nichts, zerstöre sie, der Schatz liegt in ihrer Ruine verborgen.

\*Rumi (1207 – 1273)

### HINGABE

"Bei der Hingabe bildet der gegenwärtige Augenblick die einzige Richtschnur. Die Seele verhält sich dabei leicht wie eine Feder, flüssig wie Wasser, schlicht wie ein Kind. Sie bleibt beweglich wie ein Ball, um jeden Antrieb der Gnade zu empfangen und auszuführen. Flüssigem Metall gleich, weisen solche Seelen keinen Widerstand und keine Härten mehr auf. Wie dieses alle Formen des Modells annimmt, in den man es gießt, so nehmen sie widerstandslos alle Formen an, die Gott ihnen geben will. Ihre Haltung gleicht der Luft, die jedem Windhauch offen steht; sie gleicht dem Wasser, das sich an jedes Gefäß anschmiegt."

"Gott weilt wahrhaft an diesem Ort, und ich wusste es nicht", sprach einst Jakob. So suchst auch du Gott, teure Seele, und dabei ist er überall. Alles verkündet ihn dir. Alles schenkt ihn dir. Er ging dir zur Seite, er umgab dich, er durchdrang dich und weilte in dir, ja er bleibt in dir: und du suchtest ihn! Du bemühtest dich um eine Vorstellung von Gott, und besaßest ihn dabei wesentlich! Du jagst der Vollkommenheit nach, indes sie in allem liegt, was dir ungesucht begegnet! In Gestalt deiner Leiden, deines Tuns, der Antriebe, die du empfängst, tritt dir Gott selber entgegen." \*Jean Pierre de Caussade (1675 – 1751)

\*\*\*

"Gib niemals auf, gib niemals auf, gib niemals auf – das ist das einzige Geheimnis um im Leben Erfüllung zu erlangen."

\*\*\*

Sei universell in deiner Liebe.
Du wirst das Universum
als ein Abbild deines eigenen Wesens erkennen.

\*\*\*

Ich werde mich nun rufen,
ich werde mich rufen,
Im Wald meines Herzens,
mir selbst gegenüber,
werde ich mich lieben und lieben.
Ich werde meine eigene Suche sein,
mein höchster Reichtum.
Die Reise des höchsten Lichts
wird im Herzen der Freiheit beginnen.

\*Sri Chinmoy

Fürchte nicht etwas zu verlieren auf dem Pfad, alles was du verlieren wirst, sind Eigenschaften die dich vom Glück fernhalten.

Das Universum liebt dich und hilft dir! \*Azmuto

